# BLAKLOANÆ

Caoquinus of M

HÆRESIS

OLIM IN PELAGIO

ET MANICHÆIS DAMNATÆ, NUNC DENUO RENASCENTIS,

HISTORIA

ET

CONFUTATIO:

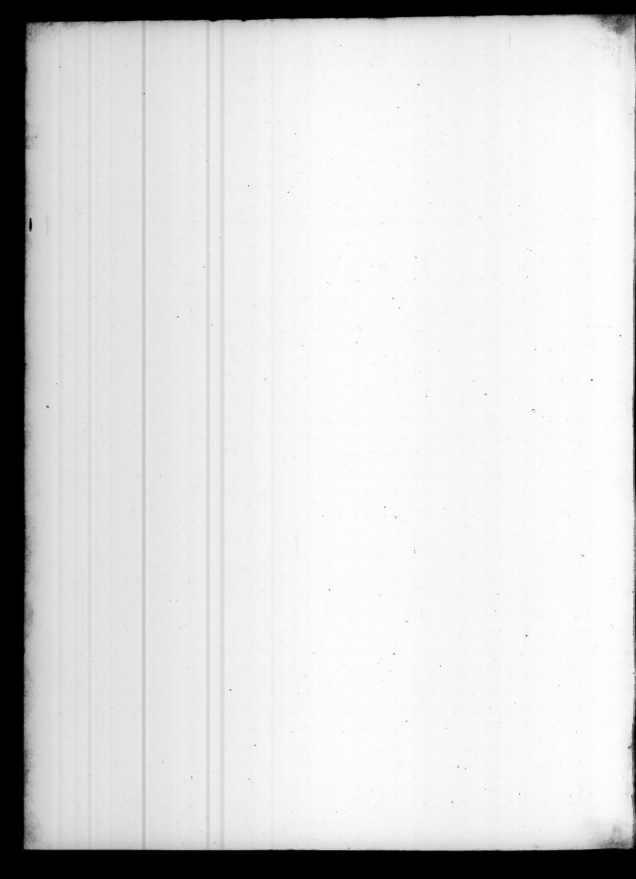
Auctore M. LOMINO Theologo.

Usque ad mortem certa pro justitià, & Deus expugnabit pro te inimicos tuos. Ecclesiastici 4: 33.

Vos estis ruina Morum, qui ipsius Fidei supra quam mores adificandi sunt, molimini fundamenta subvertere. Aug. lib. s. cap. 6. contra Julianum Pelagianum.



GANDAVI,'
Anno M. Dc. LXXV.



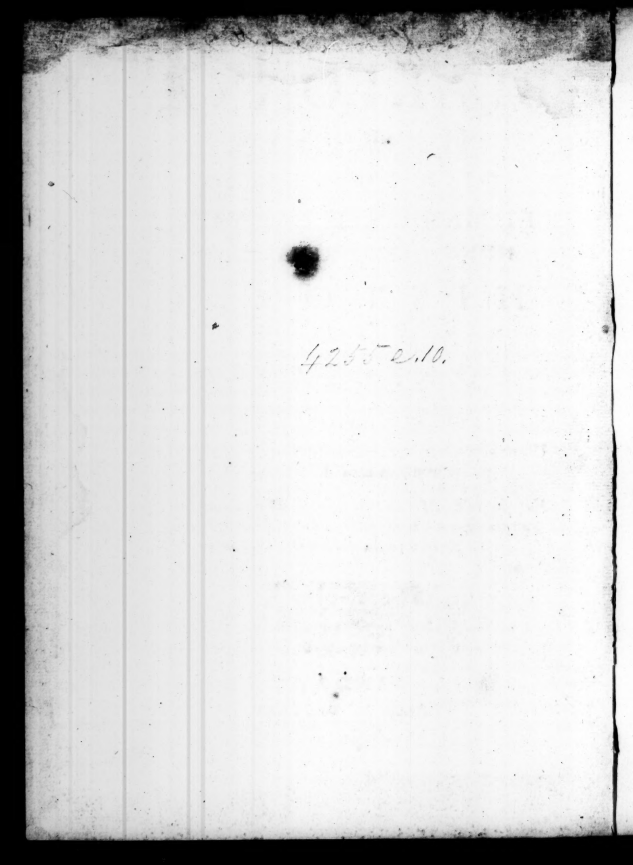
1461 Gi: 4:5:











# BLAKLOANÆ

Caominus of M

HÆRESIS OLIM IN PELAGIO

ET MANICHÆIS DAMNATÆ, NUNC DENUO RENASCENTIS,

# HISTORIA

ET

## CONFUTATIO:

Auctore M. LOMINO Theologo.

Usque ad mortem certa pro justitià, & Deus expugnabit pro te inimicos tuos. Ecclesiastici 4: 33.

Vos estis ruina Morum, qui ipsius Fidei supra quam mores adificandi sunt, molimini fundamenta subvertere. Aug. lib. s. cap. 6. contra Julianum Pelagianum.



GANDAVI,'
Anno M. Dc. LXXV.

GATIDAVI, A



# EMINENTISSIMO DOMINO FRANCISCO CARDINALI BARBARINO ANGLIÆ PROTECTORI

fuus Nationali cuivis Ecclesia Protector sit Cardinalis; tum pari certe rei christiana commodo factum existimo, quod tot annos te Patrono ac Protectore glorietur nobilis hac Europa pars, Anglia, qua tuum BARBARINE nomen charum pariter & clarum jamdiu habet, ab eoque & consilium turbatis rebus, & auxilium inclinatis ad se trahit. Benevolentiam vestram in Nostrates nemo nescit, nist forte qui adreptantium quotannis ad Apostolorum limina peregrinorum Nobilium multitudines ignorat; quos omnes Tu cum bonore & a ii amore

amore venientes excipis, harentes foves, abeuntes dimittis: Reduces ii certe in Patriam suam; non tam antiquam, ac novam Romam, quam in ea Te, tuamque Munificentiam depradicant. At virtutem illam tanto Theatro spectatam, etiam Heterodoxi, qui eam sentiunt, mirantur, & amant. Nihil nos tam miramur in Te, quam ipsum te, ac reliquas dotes tuas, vitam cum virtute, ingenium cum indole, Zelum cum scientia conjunctum. Dum enim tu manus in Cœlum, alter Moyses, ex arce tuâ, velut monte, attollis, Amalechita funduntur, res Religionis (quam tu utique indefessus suftines) emergit, dirigitur, defenditur, ac propagatur; idque ea cura, industria, & qua propria tua laus est, prudentiâ, ut exemplum à perpaucis accepisse, posteris tradidisse, aquis arbitris videare. Testes monitoria ad nos litera tua, que constantiam in adversis, & antiquam Fidem, atque ex ea (suum velut è fonte rivulum), fidelitatem Regi debitam sic spirant, ut sublatis Remonstrantiis, quas vocant ac juramentis, in animarum perniciem concinnatis, & Deo fidi esse cogamur, & Principi. Hic certe zelus tuus nemini non notus, spem facit bonis omnibus fore, ut quod residuum est nowarum opinionum, tuis auspiciis eradicetur.

Nung

Nunc verò inter ea dogmata, qua homines ab obsequio Dei, ac subditos ab obedientia Regi debità seducunt, nullum, me judice, perniciosius, quam quod Blakloista sub veri ac Evidentiæ specie aureo calice mentiuntur ac propinant. Oculati id vos jampridem Roma vidistis, ac veluti Archihæreticum Censura confixistis. At non alio ferè fructu, quam quod sub alià, atque alià larvà, novoque nomine ac idiomate, etiamnum fallens, approbatores habeat in Anglia non paucos; eos nimirum qui Blakloanam doctrinam à Sanct à sede proscriptam, velut ab injusto exilio revocant, laudantque in Sargentii libris, quos nulli obnoxios Censura, quinimo maxime orthodoxos esse mira impudentia pronuntiant.

Ingravescenti huic malo, ut medicina sit aliqua, Blakloi & Sargentii doctrina sibras, hocce libro, si non evellimus, scrutamur certè, & aperimus. Ejus fronti nomen tuum, Princeps Eminentissime; prafiximus; scutum vel sic contra maligni livoris dentem, habituri. Quod alienus est, eò sidentiùs eum laudo; Quòd tu ejusmodi libros, manu etiam tua versare soles, eò libentiùs illum dedico. Alienum dixi, quod eum nos (quid enim dissimulemus?) compilavimus veriùs quam composuimus. Facti Narvimus veriùs quam composuimus. Facti Narvimus veriùs quam composuimus.

Tationem ex Georgii Leyburni Apologia Duaci impressa, atque Anglia Regina dicata 1661. nos compendio pæne transcripsimus. Est is scriptor Eminentia Vestra, ut opinor, notus; est & Anglis ob insignem eruditionem, ac morum probitatem in paucis charus. Adversus scripta ejus (quod rescire potui) Adversus scripta ejus (quod rescire potui) Adversus nihil hactenus objectarunt, objecturi haud dubie, quod vel sic scriptoris sidem, falsi insimulatione, redargutioneque minuerent, quemadmodum & personam ejus falsis criminationibus impetere ausi sunt. Dogmatica, sive que Ioannis Sargentii errores ac Vindicias spectant, ex illustrisimi Dubliniensis Antistitis manuscriptis elucubrationibus deprompsimus.

De Fundo meo idunum profero ac profiteor, magnà fide, daturum me Sargentii Anglicum textum, suis ac conceptis verbis, quo Patroni ejus nullam hacce versione nostrà, Sargentio injuriam suo factam jure conquerantur; qui Blakloanam doctrinam puram, putamque in libros suos es ipse transtulit, ac transmist. Scio hujusmodi ex, orco petitam doctrinam nobis probari non posse, ex illius tamen damnatione magnum Ecclesia bonum afferetis. Ipsum gentilitium familia vestra scutum, Apum ingenium, imitationemque vobis suggerit, qua non

tantum

### EPISTOLAT

fantum e Thimo, Nardoque, seden veneras tis etiem plantis mellifluos fuccos pari erte &cernunt; ac legunt. Igitur ne patiere, Confor aquissime, in quam infirmi Catholici, (prins ipsi decepti) dottrinam impiam bauserunt ab illusoribus Blakloistis, hi diutius abregant, newel latius in animarum detrimentum Erpet. ac protendatur. Sentiant Impostores illi apum vestrarum aculeum, sentiant Fidei Athleta protectionis vestra suavitatem. Facilior vobis Controversia decisso fuerit, quòd Sargentius ipse subscriptione suà, (& eam vos habetis) (uo) se mulut gladio confecerit. Nam & hareticam ipse doctrinam sibi imputatam, & nullo sano sensu exponi posse fatetur. Jam verò quindecim magnà virtute atque eruditione Theologi, (& borum etiam Testimonium vobis pramanibus) eam ipsam doctrinam Sargentio imputatam, & eâdem censurâ damnatas Propositiones, ejus libris continere asserunt, acpari fide in Latinum versas. Vnde è duobus necesse est alterum sequi, aut Sargentii libros hareticos esse, aut illos quindecim pietate ac doctrina insignes vi os , pravitate plusquam satanicâ ad innocenas viri famam tollendam, stylum aclinguas suas exacuisse; nec non impostura mox detegenda, ac in ipsosmet retorquen-

dâ, in Sacerdotem ac scriptorem de Ecclesià Dei optime meritum conspirasse. Quare vestri judicii atque arbitrii fuerit, vel calumniam detergere, vel haresim damnare. Vt id faciliùs prastet S. Congregatio, cum Facti Narrationem, tum juris pro utrâque parte rationes aperio, Sedisque Apostolica, uti par est, judicio ac meipsum totum subjicio.

\* EMINENTIA Vestra;

Humillimus Servus

11 JU 62

M. LOMINUS

### PRÆFATIO

ÆR ES IS Blakloana Historiam, simul & Confutationem, câ quâ potuimus veritate ac perspicuitate damus. Ficti nihil obtruditur; quæ facta & scripta sunt, ex probatis Auctoribus, vel ex ipsismet Adversariis transcribimus. In Facti narratione Georgium Leyburnum imprimis sequimur, virum, cujus probitati, ac bonæ famæ, nil detrahere potuerunt Blakloistarum libelli, aut linguæ. Illorum quæ nuper gelta sunt Parisiis, Testes oculati sumus; nec alios ad hanc Controversiam testes adhibebimus, vol admittemus, quam Lectoris oculos. Audita rejicimus, tum quod incerta, tum quod tantis clamoribus, rumoribusque falsis, omnium aures ita impleverint convicti Blakloista, ut, licet nil nisi hæresim in Sargentii libris intueri quis possit, nil tamen preter doctrinæ veritatem, & Sargentii victoriam, in ore Factionis sux, (vanishmorum hominum) resonare audias. Porrò ut absque tumultu ac strepitu damnetur heresis, obstruanturque ora loquentium iniqua, etsi Lectoris oculos advocemus Testes contra Sargentium, negantem in suis libris eas reperiri propositiones, quas ipse quoque ut mamime hæreticas damnavit Parisiis, tamen vel ipsum Sargentium hujus causæ Judicem constituimus, il. liusque stabimus sententiæ. Nam omnium librorum suorum methodus, & scopus est, demonstrare, fieri non posse, ut magna hominum multitudo

Sed magis adhuc urgemus idem Sargentii argumentum. Demus potuisse hos homines ex livore aut lucro contra alios conspirare, nemo dixerit potuisse illos conspirare in sui perniciem ac certissimam infamiam, absque ullà apparentià boni, aut spe commodi. At id oportet dicere, ut defendatur Sargentii causa; neque enim latere potuit subscriptores Testimonii contra ipsum lati in Controversià traductionis trium propositionum, Sargentium & Blakloistas strictè examinaturos Testimonii veritatem, & ab iis facilè detegendam Subscriptorum imposturam, si ulla fuisset. In propriam ergo conspirassent infamiam & perniciem, (& quidem presente

visam), Subscriptores, absque livoris stimulis, aut spe lucri, dum hæresim Sargentio aut Capitulo An-

glicano imponere niterentur.

Huic Argumento multum roboris accedit, si Catholicorum subscriptorum testimonio addideris tessimonium D.D. Stilling fleti, ac Tilitsoni, Protestantium, in suis libris de Sargentio idem nobiscum sentientium. Nam etsi tantum fuisset Catholicorum Subscriptorum scelus, tantusque stupor, ut in hominis innocui, & Capituli Catholici perniciem combinaverint, per imposturam mox detegendam, ac in seipsos retorquendam, tamen incredibile est, voluisse cos Adversariis Protestantibus confidere hujus criminis pravitatem, inanitatem fux Fidei, quam sine tam horrendx calumnix adjutorio tueri desperabant. Si dixerit Sargentius, haud opus fuisse Catholicorum cum Protestantibus combinatione, hos etiam ex animi livore sibi notam hæresis inussisse; quærendum insuper ex illoest, ut quid Doctores totius Angliæ celeberrimi, se ridiculos infames redderent, insigni calumnià, & infano labore impugnando, quod ipse nunquam propugnaverat; aut imponendo, quod nullus unquam Catholicus docuerat? Solent quidem nonnunquam Authores Protestantes nostris fraudes imponere, quas pias vocant, id est, falsificationes, quibus tra huntur Patres, Concilia, & ipsamet Scriptura in nostrorum dogmatum subsidium : hactenus verò inauditum est, illos ulli scriptori Catholico imposuisse, quòd Romano-Catholica dogmata impugnet ipse.

A ij Tc

Te igitur pudeat Sargenti, pudeat Fautores tuos, Patrocinii malæ causæ, utpotè quæ aliter defendi nequir, quam calumnia incredibili afficiendo viros Catholicos, doctrina, pietate, ac dignitate conspicuos. Tu, qui ne Deo quidem credendum esse docesabsque evidentià demonstrativà, vel conclusivà veritatis, quo jure, quo privilegio, quave fronte vis, ut omnes credant tibi, absque ulla veritatis evidentià, vel umbrà probabilitatis, dum asseris homines probitate ac sanguine illustres, adeo degenerasse à suis moribus ac Majoribus, ut vilissimo inutilis peccati pretio voluerint animas, optimamque famam suam divendere, aut in ridiculum caput tuum, aut Capitulum Anglicanum, immeritò conspirare? Nihili facis judicium temerarium? Nihili calumniam? Omnia licere putas flagitia præfamætuæconservatione? Si magnum inter tuos, ac imperitos, nomen comparasti ex Blakloanæ heresis transcriptione, ac in Anglicum idioma versione, licebitne tibi hanc male partam famam, salutique animarum summe noxiam, per fas ac nefas tueri? Pudeat ergò, & pœniteat te, pessimæ famæ, pessimique facti.

Etsi hec acerbiùs dicta putes, Christiane Lector, attamen si calumniæ Sargentianæ iniquitatem, virusque hereseôs, quam per calumniam suam propagare conatur, perpenderis, mitiorem me quàm culpa exigit, Reprehensorem censebis. Id verò fateor, severiùs in illos animadvertendum, qui libros Sargentii vel non legerunt, vel ejus doctrinam non intellexerunt, vel sibi minimè probari obtendunt, & tamen libros ejus tanquam ab erroribus immunes ab omni-

bus legi satagunt. Haud facile purgabit se hujusmodivel stupor, vel simulatio, ab heresis promovendæ suspicione, ac majori culpæ reatu, quam quæ Sargentio affigitur. Nam graviùs peccat premonitus & eruditus hæresis alienæ promotor, quam incautus vel ignarus Author: hic nonnunquam bonâ Fideac Zelo errat, cuique suus error (ut potè suus) pulcher, aut minime deformis videtur. At qui alienos promoyet errores, non tam affectu in se, quam contemptu adversus Ecclesiam, atque æmulos suos, hæresi patrocinatur. Satis notum est quam sæpe præmoniti fuerint Blakloista, ut à commendatione & approbatione doctrinæ Blakloanæ in libris Sargentii renatæ, ac sparsæ, desisterent aliquando, ac cesfarent; delerentque ex Capituli Registris, insolens illud doctrinæ Sargentii, (adeoque Blakloi) Encomium, per Decani Wareni, ac Thoma Godeni testimonium solenne Lutetiæ Parisiorum promulgatum. Quid potuit impellere viros doctos ad tam immodicas & insolitas Blakloanæ & Sargentianæ doctrinæ laudes, postquam Romæ damnati fuerant libri Blakloi, & Parisiis detectiac damnati fuerant errores Sargentii? Profectò suspicor, in ea nos incidisse tempora, de quibus Timotheum premonuit Apostolus, quando nimirum sanam doctrinam non sustinebunt homines, sed ad desideria sua coacervabunt sibi Magistros prurientes auribus. Quot & quales Magistros coacervaverint sibi Blakloistæ, satis constat ex illorum subscriptionibus: Adeò novitatibus inhiant, ut etsi Regulares maxime contemnant, tamen si errantem viderint miserum Fraterculum, illum statim

A iij u

ut Magistrum sequuntur, ejusque doctrinæ subscribunt. Adeò pruriunt auribus & manibus, ut ne quidem à Remonstrantiæ Petri Valesü approbatione per Epistolam à suo Decano, nomine & jussu suo in hunc sinem scriptam se potuerit continere Ca-

pitulum Cleri Anglicani.

Aveo extescire Christiane Lector, stantibus sic rebus, quid cordato viro faciendum? Vides Capitulum viris doctis haud destitutum, errores laudat, ac promovet, & quidem tam unanimi concursu, tantoque æstu animorum pessimas & patentissimas elevat hereses, ut non unius membri (per lapsum calami, aut ) casu errantis, sed totius Corporis novam doctrinam meditate obtrudentis, causam agi dixeris. Quid inquam faciendum Presuli Catholico, in cujus Diocæsim effracti velut repagulis irrumpunt errores hi, ac libri, à Capitulo laudati, ac promoti? Venerandone Capituli parcet nomini, aut Membrorum famæ? Plurisne faciet illorum nomen, quam Fidei Catholicæ integritatem, oviumque sibi commissarum æternam salutem? Altiores sane quam expedit Reipublicæ Christianæ jam nuncin vulgianimis radices egit absurda Blakloistarum cautela, quâ hçresi ac tempori cedendum, nos frustrà monent : obtendunt enim ex librorum Sargentii Censurâ, imminentis periculum schismatis, & irridendos à Protestantibus Orthodoxos, tanquamin Fide minus concordes, confligentesque inter se Cadmei frattes.

Doleo vehementer, hoc unicum Blakloistarum effugium, (ultimum utique morientis jam sectæ gemitum, quo commiserationem movent impru-

dentibus)

dentibus) tam patienter audiri. Itane verò? Nec detegendi, nec damnandi sunt Novatorum errores, ne scilicet Pharisaicum arripiant scandalum hæretici dicantque imperiti, Ecclesiam, ob Hereseon Censuram, esse dividendam? Ad quid ergò super muros Ferusalem posuit Dominus custodes, qui tota die ac nocte non tacebunt? Ad quid sunt Episcopi & Pastores, nisi ut heresi obstent, ac invigilent gregi, rationem pro animabus sibi commissis reddituri? Si oportet hæreses esse, oportet ut hæresum Oppugnatorcs in Ecclesia nont taceant? Fas-ne erit Thoma Albio, & Joanni Sargentio, Fidei Christianæ fundamenta convellere, (per evidentiam scilicet de monstrativam ad credendum, ab illis necessariò requisitam), & non licebit Georgio Leyburno, & Archiepiscopo Dubliniensi, hosscriptores & illorum Fautores redarguere, ac monere fideles, ut fibi caveant à Lupis ovinà pelle contectis? Diuturna schismata in heresim tandem converti, testatur Maximus Ecclesia Doctor, Heeronymus: At nemo qui Orthodoxus est, dixerit, per hærefum detectionem ac damnationem gigni schismata. Fidei Catholicæ unitas, Corporisque Ecclesiæ compago, & integritas, non in eo consistit, ut nullus à Fide cadat, nullus heresim doceat, sed in eo maxime, ut casus non dissimuletur, aut pravum dogma cum sana doctrina non confundatur; rescindi oportet membrum putridum, priusquam corpus corrumpatur; excatigitur, expellaturque à nobis Innovator, etsi olim noster fuerit. Scio, charitati Christianæ maxime consentaneum esse, ut infirmos in Fide foveamus; sed chacharitati Christianæ minimè contrarium est, imò valdè conforme, ut alienos à Fide, & calamo, & Censuris feriamus, eoque vel baculo pastorali insigniti sunt Episcopi, Apostolorum successores. Dum baculo & calamo utitur Ecclesia contra hæreticos, sana & una est Fides; nec tam delicatæ sint oportet Fidelium aures, ut disputantium sono ac strepitu contra ingruentes hereses, offendantur; in castris sumus, in castris inquam Ecclesiæ militantis; & merito irridetur is miles, qui armorum strepitum non screns, preliorum id genus adhortamenta reformidat.

Etsi hæcita sint, tamen inspiritu lenitatis alliciendi sunt ad sanam doctrinam errantes; non arcendi ab Ecclesià in virgà ferreà, dum spes conversionis affulger. Non est curadeò infensi simus aut nomini, aut Corpori, aut ulli membro Capituli Anglicani, (ne quidem ipsimet Blakloo, aut Sargentio), ut cos infamare velimus, si ipsimet viam salutis inire velint; quin potius e è tendunt omnes nostri conatus, ut ad splendorem antiquum redeat illustrissimus Angliæ Clerus. Id verò aliter fieri nequit, quam retractando vel renuntiando doctrinæ Blakloanæ in Sargentii libris contentæ, & quidem scripto haud minus authentico, quam illum quo approbati funt iidem libri à Corpore Capituli, juxta testimonium sui Capitis, Wareni Decani, & Thoma Godeni. Nec video cur hoc absque ullà infamiæ nota fieri non valeat, imo cum summa virtutis ac ingenii laude, totiusque orbis plausu. At factum & sententiam retractare quis velit? Est enim retractatio, in-

genii errantis ingenua confessio. Esto. Humanum est errare; igitur retractare nil aliud est, quam hominem te fateri. Si rem benè perpenderis, retractare non erubesces. Nam retractatio haud semper denotat acuminis defectum, error plerumque inconsiderantiæ proles est. Quid-ni etiam fateamur cum annis crescere, aut maturescere ingenii acumen? Quid inde opprobrii? At quicunque (ait) retractar, claro obtututuetur veritatem, solvitque difficultatem, quæ obtusiori olim ingenio suo impervia fuerat. Esto: Neque enim semper eadem ingenii vis nobis inest; cur minus crescit cum ætate acumen ingenii, quam judicii foliditas? Si judicii augmentum fatemur, cur ingenii augmenti pudebit? Retractare igitur factum, aut sententiam, non est signum inconstantiæ, aut imbecillis ingenii, sed magnæ ingenuitatis; nec semper aucti ingenii, sed attentionis majoris argumentum est.

Liceat mihi tandem, Illustrissimo Cleri Anglicani cœtui, liberè dicere, quod mea in eos propensio,
illorum periculum, & reigravitas postulat. Ab Henrici VIII. schismate, Confessores, Martyres, ac Doctores plurimos habuit Clerus secularis: Nullus in
orbe terrarum Clerus, aut sapientià, aut sanctimonià nostrum superavit. At ex quo Blakloi doctrina
& monitis, Capitulum se submissit, adeòque de illius heresi promovendà suspectum suit, non est
mirum, si authoritate suà tam illustre olim Corpus
jam pœnè exciderit; nunquam pristinam Fidem,
famam, vel dignitatem recuperaturum, donec generosà retractatione, aut Declaratione solenni,

Blakloi ac Sargentii doctrinæ valedixerit. Recogitet ergò, & corrigat obscuras & absonas Blakloi & Sargentii notiones. Recogitent & ipsimet Blaklous & Sargentius. Blaklous inquam, si adhuc sapit, penitusque non delirat. Sargentius, minorem in retractando sentiet disficultatem; neque enim tam suas, quam Blakloi rejiciet sententias. Quod si errantibus solamen est, in errando socios habuisse, preter Anglos Capitulares, duos Hiberniæ Presules habet doctrina Sargentiana Patronos, vel Approbatores. Hos quoque ad retractationem horramur, neque enim dat quelibet infula infallibilitatem. Quod si retractatio, verbum durum videtur, nec non superbos offendat animos & aures; molliori utemur voce, illiusque loco Explanationem substituemus. Explanent ergo se tam Sargentius, quam illius Fautores, dicanique, non veritatis Fidei (aut Regula Fidei) evidentiam, à se ad Fidei assensum ac professionem necessario requiri; sed evidentiam credibilitatis duntaxat; nosque aliam non exigemus contra libros Sargentii Censuram. Certe nullam aliam retractationem petiit à Sargentio Archiepiscopus Dubliniensis Parisiis, quam ut hanc Fidei propositionem prelo daret, eidemque subscriberet, non requiritur necessario ad assensum vel professionem Fidei Christiana in ullo Catholico, etiamsi doctissimo & acutissimo, evidentia in attestante, nec talis evidentia de infallibilitate Sceefia, cui non possit resiste e depravata voluntas. Poltquam frustra per D. Brunum, aliosque. Sargentii amicos tentaverat Dubliniensis hoc modo finem Controversiæ ponere, cum Reverendo

P.D. Lionello Sheldon Benedictino, notæ probitats, acutissimique ingenii viro, adiit Dominum de Sainte Beuve Controversiæ Judicem, qui vix credere potuit, Sargentium noluisse subscribere illi principio Fidei. At eandem in Sargentio pertinaciam expertus est D. de Sainte Beuve, cui incassum suadenti propositionis presatæ subscriptionem, Sargentius aliam non dedit obsirmati in errore animi rationem, aut responsum, quam Profecto Domine, est val.

de captiosa propositio.

Explanet igitur Sargentius libros suos, huic principio Fidei subscribens, damnetque in iisdem quecunque huic contradicunt propositioni, si clarius retractare, magnumque imitari Augustinum, abnuerit. Ego quidem pluris facio Augustinum retractantem, ac se corrigentem, quam docentem alios, & hereticos redarguentem. Dum quis confutat, docetque alios, illos superat; dum verò retractat, seipso superior est. Blakloi libris à jede Apostolica damnatis, muslitantibusque Catholicis, Capitulum illos laudans, hereticum esse; obscura editaest (Capituli nomine) scriptiuncula, verbis ambiguisinnuens, Capitulum minime probare velle do-Atrinam à sede Apostolica damnaram. At illusoriam fuisse illam scriptiunculam, brevi paruit, exillius suppressione, ac omnium Capitularium communi sententia, dicentium tune, & adhue docentium, nullum dogma Blakloi damnatum dici posse, cum de nullo in particulari mentio facta fuerir in Censura; unde mirum non est, si damnaram à Sede Apottolica in Blakloo doctrinam, eandem ur maximè orthodoxam iterum laudaverit in Sargentii libris Capitulum tam erroneo principio imbutum. Omnibus veiò constat libros Sargentii nihil aliud esse, quàm errorum Blakloi Summam, & secupdam editionem.

Renuntiet igitur seriò ac sincerè Capitulum approbationi suæ errorum Blak oi ac Sargentii, aut saltem declaret Testimonium Decani sui, & Godeni faltum fuisse; & indubie ad pristinum Fidei fervorem, auctoritatemque suam redibir. Si Blakloo renuntiare obtenderit, & Sargentio adhæserit æquè Blakloismo adhæret, ac Pelagianismo is, qui Pelagii erroribus renuntiat, doctrinam verò Calestii approbat. Certe Joannes Sargentius idem Blakloo est, quod, Calestius Pelagio fuit, vel quod Martino Luthero extitit Philippus Melancton; adeoque haud incongrue vocatur in Anglia, Blakloi Philippus. Illustrissimus Cardigania Comes Sargentium interrogavit Parisiis, an in librissuis, Blakloi doctrinam ac principia secutus fuisset? mirà impudentià rem negavit Plagiator omnibus notissimam Hoc audito, scripsit ad Comitem Archiepiscopus Dublinienfis se oftensurum ipsimet Sargentio coram Dominatione sua Illustrissimà, cæterisque Anglis qui vellent se ac Sargentium die statuta convenire, ipsosmet libros Blak oi, paginasque librorum, unde Mango ille omnes errores suos exscripscrat. Omnes æquissimum ac brevissimum dirimendæ controversiæ modum esse dixerunt, uno excepto Sargentio; qui nunquam adduci potuit, ut ageretur coram Anglis & æquis Arbitris de transcriptione doEtrinæ suæ ex libris Blakloi, aut de trium damnatarum propositionum traductione. Non obstante hac diffidentia, & reatus argumento clarissimo, spargebat ubique Sargentius, ac illius factio; nihil ex Blakloi libris illum fuisse mutuatum; malèque traductas fuisse tres damnatas Sargentii propositiones; idemque nunc spargunt fere omnes Anglia Capitulares. Vereor ne adeò infaniant Blakloiste, ut putent, hisce artificiis ac imposturis, fieri posse, ut orbi satisfiat, & declinetur Romana Censura, vel Mandatum aut Monitorium S. Congregationis; explicandi libros ac evidentiam suam, de Evidentià credibilitatis duntaxat, & non de evidentià veritatis Fidei, aut Regulæ Fidei: Hoc enim Mandatum ( si paruerit illi Sargentius ) erit utilius quam librorum damnatio, aut severior Censura. Si non paruerit, heresis ac pertinâciæ reum se ipsemet declarabit.

Tu verò, Lector Christiane, mihi facilè ignosces prolixitatem hujus Presationis, cum videris scopum illius esse, vulgarem illum errorem consutare, quod scilicet non debeant Catholici contra Catholicos scribere. Nomine duntaxat, Catholicos esse Blakloistas, ex illorum pertinacià in promovendo errores Blakloi per Sargentii libros, & ex totius hujus operis decursú patebit: nec ulli unquam suerunt heretici, qui nomen Catholicum non ambiverint retinere, postquam Catholicam Fidem abjuraverant. In eo enim conveniunt omnes Novatores, ut sub umbrà & specioso pretextu nominis Catholici, abscondant dogmata sua, donec heresis

maturescat. Certè Blakloistis ego nullam facio injuriam, quin potius nimium parco, cum illorum nomina supprimam, dum errores impugno. Archiepiscopo verò Dubliniensi, fareor, me facere injuriam, illius egregium librum contra Blakloismum mutilando, ejusdemque nonnullas partes à corpore divulsas edendo; idque absque illustrissimi Authoris facultate. Cum verò Presuli apprime Catholico innotuerit, quantum virium isti heresi accesserit ex defectu antidoti contra dolos ac virulentas Blakloistarum calumnias, indubie patienter feret hujus precocis fætus editionem, eamque minime intempestivam censebit Accedit; cum nos qui traductionem trium damnatarum propolitionum Sargentii, rectam & sinceram esse testati sumus, horrendæ imposturæ, aut summæ inscitiæà Blakloistis arguamur; fasest nobis, Presulis absentis mentem, in favorem Catholicæ Fidei, ac famæ nostræ interpretari; scilicet; malle eum, ante destinatum tempus suos vulgari pro Ecclesia Dei labores, quam Fidem ipsam, & integritatem tot insignium subscriptorum, (quorum ego minimus sum), per impudentiam Blakloanam conculcari. Blakloanam, inquam, quia ipsissimis verbis Blakloi (de Censurà Duscenà contra suas hereses olim latà conquerentis) utuntur contra nos Sargentii Fautores. Hec ego verba simul cum Sacræ Facultatis Duacenæ gravissimâ & æquissimâ reprehensione transcribam; ut obturentur ora loquentium iniqua, contra Fidei Catholicæ Propugnatores. Injuria de qua conqueror, &c. (inquit Blaklous in sua supplicatione

Verba Blak'oi con . quere et s turbari Ecclesia pacem à

Academiæ Duacenæ missa), in quasdam sententias nobis & riteri libri cujusdam à me conscripti, mihi noxiam, & pacis Ecclesia Catholicorum Ang'icana perturbativam, & Hareticis ad irridendam Ecclesiam Catholicam super dissentionibns in doctrina opportunam, me insciente, & non citato, ediderunt. Et infra. Sub umbra nominis Facultatis vestra excitantur in Anglia turba, & dissentiones, thodoxos s scerdo-& sandala; & corrogantur subscriptiones adversu: doetr nam meam quasi hæreticam, virorum cæteroqui indoctorum, & factioni deditorum, & suis superioribus chedientiam negantium.

Hæ fuerunt olim Blakloi quærimoniæ. Toti-

Fidem ab Hareti. ers , per jeripiores Orthod xis ejus doctrinam impugnantes.

Arguit Blaklous Leyburnum & Or tes , quod conera fenjum Capituli damnaverint Blakios errores.

dem verbis easdem nunc repetit Sargentius. Contra nos, & Archiepiscopum Dubliniensem eadem blaterat ignarum & incautum factionis Blakloana gemiani. vulgus. Audiant Sacræ Facultatis Duacenæ refponsionem, in lib. Suarum Vindiciarum, pag. 9. Tu Censuram, pacis Ecclesiæ Catholicorum An- Vinde Censura glicane perturbativam, & hæreticis ad irridendam Ecclesiam Catholicam super dissentionibus in doctrina opportunam, appellare audes, qui jam à tot annis Angliam tuis factionibus ac perversis dogmatibus perturbas; & universis hereticis irridendam Catholicam Ecclesiam propinas, tot palmaribus erroribus adversus ejus doctrinam in publicum extrusis, & obstinatissime propugnatis? Nihil causæ fuit, cur citari debueris, cum non de personâ, sed de dogmatis questio esset : quæ semel libris

illita, funt semper cum iisdem præsentia. Et pag. 12. Sub umbra nominis facultatis, excitari dicis in Anglia turbas, &c. nempe quales excitatas legi-

Внасеня рад. 9.

mus à Christo Lucæ 9. v. 42. ad cujus presentiam elisit Demon puerum, & dissipavit. Quales etiam ad introitum Christianorum olim ubique excitatæ funt inter Gentiles. Ægris oculis, odiosa lux. A tuis, tui simillimis, factiosis hominibus, excitantur isti, si qui sint, tumultus: qui cum densissimas errorum herefumque tuarum tenebras longe lateque diffundere sperarent, & conarentur, non possunt non indigné ferre, à Sacrâ Facultate facem veritatis accendi: & ad eas usque Regiones lucidos ejus radios extendi: quo tuorum dogmatum monstruosa deformitas incipit omnibus apparere, eaque paulatim, Bubonum more, lucis impatientium, ex Anglia post infelicissimum parentem, infeliciores fætus exire cogantur. Dolendum potiùs est, ea mala tam longà consuetudine inolevisse : tamque altè in indoctorum hominum animos descendisse, ut citra dolorem erui non possint: non tamen ulterius toleranda: sed ad opem ferendum concurrendum, ne pestis sanas adhuc singulari Dei beneficio Ecclesiæ Anglicanæ partes corripiat, omniaque depopuletur. Pejor est, omnique bello sevior, quam comminisceris pacem à Censurà sacræ facultatis interturbatam. num Lerhargi instar, nobiliores corporis partes obsidet; spirituum meatum obstruit: vitam ipsam ebibit. Excitandi à Lethargo ægri, antidotum profuturum vel nolentibus obtrudi debet: etiam perire cupientium saluti consulendum est; eorum inquam quos tu pestilenti halitu detestandus regulus infecisti. Væ qui sonant, contritionem populi

puli mei ad ignominiam, dicentes Pax, Pax, cum

non esset Pax. Ferem. 8.11.

Huic salutari correptioni non est quod addam, nec cur eandem applicem notissimis Blakloi ac Sargentii Fautoribus, nam sponte suâ in illos fertur Sapientissimæ Academiæ Cratio. Illorum igitur nomina, quemadmodum hucusque, ita in posterum (si resipuerint) celabimus: sin minus, dabimus Catalogum, Hæresis, inscitiæ, ac infamiæ suæ perenne monumentum. Si conquestus fuerit Sargentius, nos scripsisse contra illum, lite adhuc Romæ pendente, meminerit, quot argumentis contenderit ipse in suâ Staterâ Appensâ, multo consultiùs fuisse, ut ab aliquo Theologo impugnarentur libri Blakloi, priufquam à sede Apostolica damnarentur. Nos igitur cò libentius in hoc sequimur consilium Sargentii, quò plenius ex scriptione nostrà informabitur sancta sedes de materià Facti, nec non de erroribus idiomate Anglicano vulgatis, fidelem Interpretem exigentibus. Fidelis autem Interpres (si maxime fatuus non est) ille censebitur, qui rectæ intentionis & candoris sui conscius, ex una parte Sargentii Anglica verba refert, & ex adverso, traductionem Latinam exhibet; quam Criticis, & Sargentii amicis examinandam relinquere haud pertimescit.

Libet ad calcem hujus Prefationis adnectere Illustrissimi Antistitis Dubliniensis verba. Legi ea poterunt sub initium manuscripti libri sui adversus dogmata Sargentii, cujus plura (& quidem meritò) Exemplaria transcripta sunt. Ceterum (inquit) ut quod res est ingenuè satear, tantum abest ut vin-

dictà, non zelo; livore, non studio veritatis ( sic enim passim jactitant), in hunc hominem stylum acuerim, ut libro typis edito contra doctrinam ejus id fecerim, antequam illum noram; nec nisi invitus, repugnansque in arenam descenderim. Dolebam enim, ac vehementer dolebam, mihi jam rem esse cum eo viro qui annos plusculos in his studiis versatus, nomen sibi aliquod (licet apud imperitos) pepererit; quo sanè frui eum, satius quam privari per me, plures existimabant; cumque Catholicus haberetur, non nisi cum Catholicorum, atque etiam Heterodoxorum scandalo, ab homine Catholico & Episcopo, fieri id posse arbitrabantur. Accedit, quod ingenium, ac genius ipse meus, ab aliorum tangendis, ac detegendis ulceribus. semper abhorruerit. At vero cum spargi virus jam latius coptum, ipsasque adeò Dubliniensis Dicecesis ac Provinciæ fibras pertentari animadverterem, coque magis, quò majore in honore is effet, (vulgo enim & Capituli Anglicani os, atque organum dicebatur), imperare mihi diutius non potui, quin Eviaentiam ejus in rebus ac Regulâ Fidei conclufivam, (idest, evidentem), in apertam lucem, non tam suo malo, (si modo Censuræ patienté accommodet aurem), quam reliquorum commodo proferrem.

I nunc Sargenti, minas fundito, calumnias concinnato; quas jam semel ac iterum retractasti, renovato; reliquos in id genus maledicendi subornato; haud aliam meo nomini apud eos cui notus ipse sum, notam inusseris, quam quas noctua soli umbras ac tenebras induxeris. Ite & vos Blakloista, Sargentii samam personate, sic tamen ut ne elatiori strepitu Fidelium aures obtundantur, veteremque in sonum Buccina Roma Censuram instauret; Sonus Buerina est quæ proculdubio iterato in vos fulmine incumbet, damnatis ibris. si nil nisi Catholicum in Sargentii libris contineri, apud rudes mulierculas, imperitumque vulgus, (quod facitis), vociferemini; semisciolis per totam Angliam sparsis, exclamantibusque, itane, inquiunt, jam Sargentii doctrina hæretica est, eliminata, proscripta? O Deûm atque hominum sidem! quasi huic privato homini Spiritus Sancti assistentia sic debita sit, ut errare in Fide non possit: Archiepiscopo interim Parisiensi, nec-non Doctoribus Sorbonicis, aliisque Theologia Professoribus, haud aliud quam Manichæorum, ac Pelagianorum purum putidumque dogma, aut si quod illo deterius est, semper videbitur, in hanc curam pro suo munere intentis, ne quid vel Blakloi ac Sargentii scriptionibus afferatur, quod sinceram sidem inficiat. Horum sententiæ, Fidei principiis utique innixæ, adhærere nobis fixum firmumque est; etsi per hanc viam, invidiæ calumniæque morsus, aut etiam mors irrepat, sum immortalis.

Sparfum jam fuerat à quodam Præfulc Sargentianæ doctrinæ Approbatore nimiùm quam incauto, pari meâ ac Societatis Jesu invidia, Clerum Dubliniensem, ac Jesuitas per Hiberniam cum Sargentio in puncto, de quo agitur, sentire. Quod licet inducere in animum mihi non potucrim, (vetabat enim id credere religiosa illorum pietas ac do-Otrina), scribendum tamen ad D. Goldingum Vicarium nostrum, & ad Patrum illorum nonnullos duxi, quò câ de re fierem certior. Rescripsit cum Cle-

ro Vicarius, (scriptum nos Romam transmisimus), desestarise, atque anathematizare præsatam doctrinam ut hæreticam, nec sensu ullo Catholico tolerabilem. Scripsi & ad Superiorem Societaris, per id tempus Stephanum Riccium: negavit is, aut à se aut ab ullo è Societate, doctrinam Sargentii approbatam suisse. Scripsi & ad P. Nicolaum Neter-villium ejusdem Societatis, qui non nisi aliquot post menses sensum suum ad me transmisit, excusans quòd propositiones illas nonnisi tantum post intervallum tunc primum vidisset, illorum astu, artibusque, ut suspicabatur, qui vel mihi, vel bonæ causæ cuperent malè. Et verò eas legit, eâdem quâ Parisienses reliqui Censurà, cas notavit, damnavitque.

Hæc verò ejus viri Cenfura tanti apud me ponderis est, ut una sit adinstar omnium. Fuit enim is vir ob ingenii insigne acumen, ac doctrinam, quâ in Gallia Collegiis toto regno celeberrimis per annos plurimos Lectorem egit, gentis suæ ingens decus. Est & in Hibernia ob natalium splendorem, quo præcipuas regni familias vel languine vel affinitate complectitur, sic notus, ut nemo magis. Est & nunc Dublinii, (quod audio), co in honore ob conciones ad populum, & in Controversiis enodandis perspicaciam, perspicuitatemque, pari modestià conjunctam, ut Illustrissimæ familiæ nec-non Socieratis suæ, si non unicum, saltem præcipuum sit ornamentum; omni invidia major, nullo non gradu dignitatis dignus, minimo (quæ viri, juxta institutum, religiosa modestia est) contentus. Hic cum aliud non fuccurrat, opusculum hoc lectioni tux, aut ctiam Censura libens submitto.

# HISTORIA

# CONFUTATIO

HÆRESIS BLAKLOANÆ.

OLIM IN MANICHÆIS

ET PELAGIANIS,

N V PER VERO

# IN THOMA ALBIO,

A SEDE APOSTOLICA

DAMNATÆ.

HOMAS ALBIUS, (vulgo Blaklous), An- Ortus & educatio glus, ex antiquâ, ut iple ait, Albiorum Trinobantum Familià, à primis studiis cruditam obscuritatem & novitates affectabat. Ulyssippone de hæresi suspectus, suga clandestina severitatem Fidei Quasitorum evasit. Duaci, exotica docuit principia, unde illas postea deduxit 22 hareses ac in- vindicia Censura eptias, quas refert Duacena Facultas primò, dein- Duacena edit, an. dè Roma damnavit, orbifque universus, (perpaucos si demas Cleri Anglicani vespertiliones), videt, ridet, detestaturque. Hi ducem suum Bla-

Dogmata seita Blakloana.

B',kl.in Prafat.ad Dial. Rush Worthied 1.1654.pag. 9 & fegg. Item in fiatera morum exam. 9. pag. 519. & 510. ; argent, in Fide.

jargent in Fide. Pind. pag. 125. & feag & taffim. Id:m Sarg. ibid. pag. 154. & 155 Sarg in Elior non plust pag. 135.

& 199. & 197. Sargent in Fide vind. pag. 124. & 125. & Jeqq.

kloum secuti, cum Manichæis aiunt 1. stultam ac superstitiosam esse Fidem, cujus veritas (vel impossibilitas falsitatis ) non pater credenti, vel non innititur evidentiæ Demonstrativæ Traditionis, humanæ, aut revelationis Divinæ. 2. Cum Pelagio, non requiri ullam internam inspirationem, aut piam voluntatis dispositionem ad flectendum intellectum, ut credamus sicut oportet, post motivorum credibilitatis sufficientem propositionem; putant enim motiva & miracula, per traditionem humanam ad nos deducta, demonstrare revelationem, adeòque veritatem Fidei, ac potius cogere, quam allicere ad Fidei assensum. 3. Peccare viros doctos, qui absque hac conclusiva vel demonstrativa evidentia veritatis, vel impossibilitatis falsitatis Fidei, Fidem profitentur, aut prædicant. 4. Falsum & erroneum este (faltem ipsi, credenti) quemlibet actum Fidei, qui elicitur absque, vel fertur ultra hanc evidentiam. 5. Simpliciores Catholicos, qui hac evidentia veritatis Fidei carent, non habere veram Fidem; at hanc suppleri, illosque salvari posse per virtutem Fide infirmiorem; uti loquitur Blaklous pag 18. suæ Præfat. ad Rushworthi Dialogos; vel per ridiculam credulitatem, quæ veræ Fidei nomen nec meretur, nec apta vel sufficiens est ad veræ Fidei effectus producendos, ut loquitur Sargentius in Fide vindicata pag. 165. & seq, plura & praviora illorum dogmata infra dabimus.

Georgius Lybernut primus secta impugnator. Primus secta hujus impugnator suit eximius

D. Georgius Leyburnus, Collegii Duaceni Anglorum

glorum Præses dignissimus. Quot Calumnias contumeliasque perpessus fuerit hic alter Athanasius, ob Fidei Catholicæ defensionem, orbi sar constat, ipseque modestè tetigit in Apologia sua, cujus veritatem confutare nec-dum valuerunt Adversarii etsi an. 1661. edita fuerit : sed hæc non miramur; Vix enim hæresis ulla exorta est, quæ hisce armis artibusque promota non fuerit. Quid Ariani contra Athanasium, contra Augustinum Pelagiani, contra Hieronymum Vigilantius & Rufinus effutierint, non est cur ex Annalibus Ecclesiasticis transcribamus. Hos tamen omnes superant Blakloista, sive pertinaciam in erroribus, sive pro. caciam in calumniis spectes. Postquam sedes Apostolica Albii libros omnes ut maxime hareticos ac dotrina Blakdamnaverat, doctrina eminentiam, vitaque integritatem illius hominis, literis Encyclicis commendant Clero Anglicano novem Blakloista, qui Cle- Apostolica. ri & Capituli Anglicani & nomen & auctoritatem usurpant, nec ullam volunt adhuc propositionem hæreticam in Blakloi libris agnoscere; eo scilicet ducti argumento, quòd Pontifex nullam in particulari damnet. Quo sanè effugio pleræque antiquæ Conciliorum & Ecclesiæ contra libros hæreticorum, eludentur Censuræ.

Postquam fulmine Vaticano exustum & exosum fuerat Albii, seu Blakloi nomen, simul arque doctrina, eandem sub alieno nomine restaurare, . ac propagare decrevere Blakloista. Foannes Sargentius, & ipfi Blakloo, & fecta fua, vifus est ad id maximè idoncus. Ita Leyburnus in cit. Apologià

Landatur virtus loi à Capitulo Anglicano , post mam damnati fuerunt ejus libri à sede

Operâ Blakloi Sargentius fit feeretarius Captuli, ut Blaklei dectrinam promoveat.

pag. 89. D. Ellis promovit ad Sacerdotium Foannem. Hollandum, (tunc ita vocabatur Sargentius), paulo postquam ad Ecclesiam accesserat; & priusquam fundatus fuerat vel in scholastica vel morali Theologia, venit in Angliam Missionarius, ibique ob zelum magnum quem Vly sippone oftenderat erga novas Blakloi notiones philosophicas, & propter peritiam scribendi Anglice. (fuerat enim Amanuensis Pseudoepiscopi Dunelmensis), Blaklous ipsum fovit ac promovit. Cum vero hic animadverteret Sargentium, vivacis ac petulantis ingenii esse, adeoque aprum ad tuendas ac spargendas novas do-Arnas, illum fecit Secretarium Capituli, ut solus ipse, ad libitum suum, representaret Clero negotia omnia, prout judicabat expedire, ad promovendam doctrinam Blakloi, (t) revera ab illo veniunt ad nos omnia mandata. N unquam adeò erravit Clerus noster antiquus, ut juvenem ac inscium neophytum ad tale onus subveheret; of quidem exprese contra monitum Aposto!i 1. Tim. 3.

Dictum hoc & testimonium D. Leyburni haud temerarium suisse probavit eventus. Prævidentes enim Blakloissæ, Clerum Orthodoxum Anglicanum prævaliturum (post Caroli 2: ad regna sua reditum) contra odiosam Blakloi doctrinam, Regique maximè injuriosam, (Blaklous enim scripserat pessimum illum maximèque hæreticum librum De obedientia & Regimine, contra jus Regis exulantis, in savorem Cromvelli), doctrinæ Blakloi (post Regis Caroli restitutionem) tam apertè adhærere non sunt ausi; Sargentium verò (etsi Blakloi Simiam) soverunt semper, ejusque libros

(ctfi.

Docet Blaklous in Suo leb. Obed. & Regim. Monarcham feu jurc , five injuria, sede fua pulsum , nis Sponte juri ignan di cefferit , effeinfideli deteriorem. Item. Omnes qui Subditt ferant Regis ita folio fuo desuiban , ieneri, ad ei pro virili refiftendam . E. li regrediconetur, aque lici e possun: eum occidere, ac occidere Tygridem in Ere-

(etsi nihil præter spiritum, & dogmata Blakloi spirantes) approbarunt, summisque laudibus extulere. Attamen ne totus videretur Blakloista, mussitantiumque Catholicorum eâ de re suspicio Collusio inter B'atolleretur, consentiente Blakloo, Sargentius scri- kioum, Sargenpsit librum Stateram Appensam contra unum dun- lum. taxat absonum & obscænum errorem, (quia maxime offenderat omnium aures), in Statera morum Blakloi contentum, etsi liber ille Blakloi plurimis scateat hæresibus, fæcundaque sit pravorum dogmatum sentina. In hanc fraudem contra Fidem, conspirasse totam Blakloi factionem testatur D. Leyburnus in cit. Apologià pag. 9. Non magis fuit in potestate mea (inquit) disponere de Collegio Duaceno, quam impedire clandestinum iter D. Sargentii (astate proxime elapsa) Roterdamum, ubi spatio duorum mensium egit, degitque cum D. Blakloo, qui tunc in lucem edebat stateram morum : aut impedire ne D. Ellis ( Decanus Capituli , aliaque Capituli membra fpargerent , Secretarium fuum D. Sargentium) fuisse in Anglia toto illo tempore, quo Roterdami fuerat. Curiam Romanam non latuit hic dolus, adcoque non est mirum, si codem Decreto uterque liber tam Blakloi, quam Sargentii, æque prohibitus fuerit; plus enim Collusionis quam Confutationis habuit Sargentii Statera Appensa.

Nec adeò secretò aut verecundè inculcabatur Blakloi doctrina, ut Joannes Sargentius in Academia sua Londinensi, auditoribus selectis illam non explicaverit; inter quos, incaute admissi fuere nonnulli qui conventiculum illud dissiparunt; dubiis

fci-

scilicet nonnullis Sargentio propositis, quibus nec ipse, nec Sectæ Oraculum (Blaklous) respondere valuerunt. Inter alios hujusce Academiæ dissipatores, sur Augustinus Lathamus Monachus, ac D. Gerardus; quorum interrogatis & argumentis minus Catholice, aut ridicule occurrens Academiæ Moderator, pestilentiæ Cathedram deseruit.

Etsi verò plerisque viris doctis satis paruerat illa Blakloistarum fraus, quâ Blakloi doctrinam in Sargentii libris probabant ac propagabant, nec unquam destiterit contra illos clamare Fidei Athleta Leyburnus, nescio tamen quo fato, exiguæ partis Cleri Anglicani ad novitates propensione, quôque gratitudinis obtentu erga Magistrum suum Blakloum, major Capituli pars tracta fuerit ad opiniones Blakloanas vel amplectendas, vel permittendas. Huic factioni auctoritatis multum accessit ex nomine Capituli, etsi controversum semper fuerit, quo jure nomen illud sibi assumpserint homines, absque Sedis Apostolica assensu, vel confirmatione? Sed quidquid sit de hac controversià, cui nolo me immiscere, plures simpliciores Sacerdotes magnifico Capituli titulo, aut territi, aut allecti, prevalenti Capituli parti (quæ Blakloana fuit) nimis religiose paruerunt; horum credulitati imposuêre astutiores Blakloistæ, conspirasse Ordines Regulares contra Cleri secularis, Episcopi, & Capituli jura; nec caruit successu mendacium: nam quidquid contra Blakloi excrescentem heresim moliebantur viri mazime pii & religiosi, contra Episcopi, Capituli,

Quibus artibus promota est Blakloi secta.

& Cleri jura fieri vulgus imperitum putabat! Reverà tamen Blak oista, (qui optime norunt se ipsos ab Episcopatu excludendos), Episcopumserio non cupiebant, ut testatur D. Progers Vice-Preses Collegii Duaceni, in literis suis 28. Novemb. 1657. ad D. Leyburnum datis, qui illum ad Conventum Londinensem miserat. Meam (inquit) confirmat suspicionem, (quod iste homines nolint Episcopum), pertinacia qua recusant novitates, & scandalosas opiniones rejicere. Et tamen isti boni viri causam & culpam (quod Anglia Episcopum non haberet) in Regulares Ordines rejiciebant.

Apol. pag. 42.

Invaluerat adeò hoc contra Regulares præjudi- Invilia concisata cium, ut vix ullus è Clero jam se voluerit exponere aut vulgi obloquiis, aut Blakloistarum detractioni: imo si quis ex Clero saculari Blakloi doctrinam damnare ausus fuisset, Capituli hostis dicebatur. Quicunque (inquit Leyburnus in Apol. pag. 41.) se ostendit Blakloo contrarium, &c. reprasentatur Sacerdotibus extra Londinum residentibus, ut alienus à Capitulo, seditiosis, & factiosus : juvenesque M flionarii, si Blakloi doctrinam, integritatemque non extollunt, communi charitate privantur, utpose male affecti erga Capitulum. Plures de hoc abusu mecum egerunt & conquesti sunt. Quinimo vel ipsemet Leyburnus, post tot egregios conatus, tædio ac senio confectus, bello illi sacro sese subtrahere coactus est; non Adversariorum vires metuens, nec conquerens adversam fortunam, sed culpam rejiciens in alios, qui (ut ipse ajebat) trepidaverunt timore ubi non erat timor: existimantes scilicet maxime for-Dij

in Regulares, ad Clerum facularem protenditur à Blas kloistis. Vnde Blakloismi progressus.

Testimonium Capiculi de Alb i doctrina Eminentia,
postquam damna
ta fuerat, editaque fuerant contra jus Regium
Blaklot haresica
scripta.

midabilem effe Blakloi factionem Capituli nomine cohonestaram. Huic timori plerique tribuunt Blakloismi progressum. Certè si timidis illis hominibus innotuillet, quam pauca, & qualia Capita, nuncupabant se Decanum ( Capitulum, seu Ecclesiam (leri Anglicani, subscripsereque literis Encyclicis, in quibus defenditur virtus ac doctrina Thomæ Albii seu Blakloi, postquam illius libri ut heretici damnati fuerant, non trepidarent timore. Novem sunt, quorum major pars infra, altera non supra mediocritatem sapit; sed neutra sapit ad sobrietatem : ii verò sunt D. Humfredus Ellis, Petrus Curtis, Georgius Warhamus, Robertus Manly, Laurentius Plat, Joannes Sargentius, Carolus Cancefeldus, Joannes Singletonus, Joannes Medcalfe Erubuit sane vel ipse Blaklous, hosce homines vocare Capitulum, vel Ecclesiam Cleri Anglicani. Sic enim scribit, (illorum Testimonium pro se ac doctrina sua referens), De me Cleri Londinatis Encyclica ad Fratres per universam Angliam Epistola hoc testimonium continet. Quantum ad Albii personam attinet, novimus eam semper vita irreprehensibilis, & exemplaris convictus fuisse, er propterea ex regulus Christiana pietatis tenemur eam astimare, & bonorare. Plura insignia munera Cleri auctoritate ge sit, totidem egregia servitia Clero rependit. Pluribus Fratrum nostrorum gravissimis & atate provectissimis scientias pralegit; qua nos obl. gant, & ut nos & lli cum gratitudine honorem rependamus. Scientiam ipsius eff. eminentem fatentur omnes; qua nos,ex legi us natura, & Societatis humana cogit ad parem illi astimationem retritribuendam. Hactenus de me Epistola Encyclica.

Etsi verò ex primevis ac majoris notæ Blakloistis constabat Conventus seu Capitulum Generale, (ut literæ Encyclicæ loquuntur), Julii 10. 1653. congregatum; tamen in illo non defuêre Sacer- Episcopus Chalcedotes Orthodoxi, qui obstitere approbationi & propagationi doctrinæ Blak'oanæ, quam Clero stiterum Blakiosimponere premoliti fuerant Decanus, aliique Blakloistæ, qui Conventum illum convocaverant, inscio Episcopo suo Chalcedonensi; utpotè quem exauthorare decreverant, quod desperarent fore, ut ipso vivente, aut vigente Catholici Fpiscopi auctoritate, solenni Capituli Decreto Blakloismus Stabiliretur. Unde mirum non est, si Presul vigilantissimus Mandatum suum miserit ad dissolvendum Conventum illum, Fidei, & sibi adeò periculosum. Ita enim scribit Episcopus mense Julii 1653. D. Lancastrius mihi narrat P. Pagium (Sacerdotem maxime probum, & Archidiaconum) sibi dixis. se, cum morti proximus fuisset intentionem Blakloistarum in ultimo suo Conveniu fuisse, doctrinas Blakloi extollere, meamque subvertere auctoritatem; quam auctoritatem D. Carmihimet nuper dixit, effe plane imaginariam. Certus sum hoc illum non dixisse absque Sociis. Itaque homines isti ad res suas promovendas, uti possunt auctoritate, etiamsi existiment illam esse imaginariam. Hactenus Chalcedonensis. Hic obiter satis mirari non possum, qui potuerit D. Car sepulchro Episcopi Chalcedonensis inscribere: Hic jacet, &c. totius Anglia & Scotia Ordinarius, à falsis Fratribus in exilium pulsus, &c. Si auctorita-D iij

donenfis , & Clerus Orchodexus re30 HISTORIA ET CONFUTATIO

tem illius putavit esse imaginariam.

Redeo ad Blakloistas. Narrat Leyburnus cir. D. Herbertum sibi dixisse, nullam esse rationem cur Cleri Anglicani debuisset superior (.i. Episcopus) esse, qui in Angliam nunquam veniebat: item scripsisse contra honorem ejusdem Leyburni ese, doctrinæ Blakloi se opponere, quandoquidem olim fuerat illius Magister. Cui ego (inquit Leyburnus) reposui, vix tribus mensibus illum mihi prelegisse, idque in absentia D. Stratfordi. Addidi tamen me pluris facere Confessarii & Superioris mei Consilia, vitandi profanas novitates, quam inille Magistros, qui quolibet doctrina vento ci cumferuntur. Cettè pessimum Consilium, maximèque absurdum est, Authorem heresis celebrare encomiis ob doctrina eminentiam, &c. eo nomine quod Encomiastes ejus fuerit discipulus. Quinimò vel inde debuissent homines Catholici & prudentes (ut à se amoveant heresis haustæ suspicionem \ acerbius, quam ulli alii in suum invehi Magistrum, tam contagiolo laborantem malo, cujus virus in Discipulorum animos ad novitatem pronos, facillime diffunditur.

Fittonus & Daniel cont. a Blaklai, i as.

Hactenus intra Capituli Anglicani fines coarcata fuerat Blak oi doctrina, nec in illo Cœtu diu regnasset, si Fittonus & Daniel (ambo Decani) diutius vixissent. Fittonus dum Florentiæ moreretur, omnes Blakloi libros Inquisitioni, slammisque tradidit. Daniel, qui Fittono successit, cum Leyburno jam conspiraverat ad evellenda ex Cletisui animis, Blakloi & Holdeni zizania; egregium

cona-

conatum impedivit Danielis immatura mors. Hol- Holdenus Afecta denus, etsi Facultatis Parisiensis Doctor, haud dedignatus est Blakloi fieri Discipulus, hominisque infani errores transcribere, ac in lucem edere (Lutetiæ Parisiorum) exoticum suum de Fide Tractatum, obtentà priùs (subreptitiè) unius vel alterius Doctoris approbatione. Certè nunquam approbassent Doctores illi, si vidissent, hanc hereticam sententiam, Nescio quam sibi finxêre (recentiores Theologi) certitudinem Divinam & supernaturalemin Fide Christiana, (veram & rationalem preter- de Fide cat. 3 pag. euntes), quam inanem omnino, & imaginariam esse, 42 impudens Blaluce meridiana clarius est. Hi etenim Theologi , Fid i Divina certitudinem petendam esse existimant à peculiari quodam Spir tus-Sancti instinctu, seu gratia Dei interna, Chr. stianis singulis communicata & concessa, qua veritatibus fid m adhibent. Horum ego sententiam adeò communem, sepiùs miratus sum; quam ab illorum inani, & nugatorio figmento qui e privato spiritu instructos & imbutos jactitant, nunquam potui secernere. Et pag. 43. Verum opinari, Catholica Fidei certitudinem in singularem hanc internam, invisibilem, co spiritualem g. atiæ suggestionem, resundendam & resolvendam esse, fama prorsus est hallucinatio, es inepta aberratio.

Holdeni & Blaklei vestigiis insistens Joannes Nova Methodus, Sargentius, varios edidit Anglice Tractatus, quo- fraire sargenrum (copus fuit, novâ cum methodo novam cudere Fidem, (hocest, Demonstrativam); adeòque Fidei Catholicæ obsequium, meritum, libertatem; obscuritatem, necessitatemque piæ dispositionis voluntatis ad illius affensum, è medio tollere. Per-

Holdenus in Tract.

ac Fides demon-

culit

Contra illam feripfit Ar. hiepifcopus Dubliasensis.

Ratiocinatio Dublin:ensis contra Evidentiam Fidei, ac surefooting Sargenti, antequam Sargentium noviffet.

HISTORIA ET CONFUTATIO culit Orthodoxorum pariter ac Protestantum animos infolens conatus, & commentum; & ab illo everti Christianismum æquè censuerunt utriusque partis Scriptores. Tilitsonus ac Stilling sleerus ex Protestantibus; Petrus Talbotus Archiepiscopus Dubliniensis, ex Catholicis. Hujus Præsulis Censuram ac sententiam an. 1670. editam contra Sargentil Surefooting ( .i. Firmum Incessum in Christianismo) refero, utpote quæ magnas postea turbas excitavit Parisiis, Dubliniensem inter ac Sargentium; imò inter totam Blakloi factionem & Orthodoxos.

Vehementer doleo (inquit Dubliniensis) in-,, ter Heterodoxos ac Manicheos ( qui ad Fidem " requirebant claram evidentiam ) collocandum "à nobis esse Authorem libri nuper editi, qui ,, vocatur Surefooting, id est, Firmus Inceffus; hic ,, enim necessario exigit evidentiam in attestante, vel " evidentiam revelationis (virtute scilicet Tradi-", tionis humanæ) pro assensu Fidei Divinæ. Do-,, leo, inquam, virum aliàs ingeniosum, ad pri-,, mum gressum offendisse, quando vià clarà ma-" ximèque planâ progredi statuerat. Si tam cau-, tus in principiis doctrinæ seligendis fuisset, quam conærens est in deducendo conclusiones " suas, illius vestigiis lubens insisterem. At dum ,, Fidem conatur evehere ad majorem evidentiæ ,, gradum, quam Fidei obscuritas ferre, aut liber-" tas nostra, vel meritum admittere potest, aut , Ecclesiæ regimini consentaneum est, incidit in , pessimum Heterodoxorum errorem, dispari tamen

, men ratione; nam hi evidentiam suam imagi-,, nariam ad pauca reducendo, paucos numerant "Fidei articulos; ille, suam evidentiam ad om-", nes Fidei articulos protendendo, & applicando, , omnes reddit incredibiles, hoc est, evidentissi-, mos, adeòque Fidem penitus è medio tollit. " Convenit pars utraque in Regula, ( seu eviden-,, tiâ), etsi non in ejusdem applicatione. Neutra ,, vult credere quidquam quod evidens non est, ,, sed Heterodoxi dicunt pauca esse evidentia, " ideòque pauca credunt : Author Firmi Incessus ,, imaginatur omnes Fidei Romanæ articulos evi-, dentes esse, putatque se omnes credere, cum ta-, men vel ex conclusivá ipsius evidentia (que maxime " fallax est) clarissime conster, nihil omnino ab "illo credi Fide Divina. Facile convenirent isti ,, dissidentes, si sese, principiumque suum cape-, rent. Sane pars utraque conspirat ad Fidem , Christianam penitus evertendam. Nam Fides ,, Catholica (quæ communicatur per testimonium ,, & prædicationem Ecclesiæ, aut ex auditu) obscu-" ritatem revelationis necessario involvit; alias "Fidem nostram, (i. obscuram) haberent Sancti ", in Cælo: imò Verbum ab æterno Fidem haberet, " fi ad illam fufficit, veritati clariflime vilæ affenti-, ri ob dictum & veracitatem alterius, quamvis , audienti evidenter constet de infallibilitate ac " locutione dicentis, aut revelantis. Unde cum , Pater ab æterno loquatur Filio, hic ab æterno , per Fidem illi credit, etiamsi ipsam veritatem, , Patrisque infallibilitatem clarissime intueatur.

" In eo igitur claudicat Firmi Incessus Author, " quòd confundat evidentiam obligations nostræ " ad assentiendum articulis Fidei ab Ecclessa pro" positis, cum evidentia ipsiusmet revelat onis Di" vina, quæ ab Ecclessa etiam proponitur; sed cre" di, non cerni debet revelatio; nam Testimonium
" Ecclessæ tot-signis supernaturalibus consirma", tum, clarum ac evidens facit, teneri nos credere,
", quòd Deus totam illam doctrinam revelaverit,
", quæ ab Ecclessa traditur, ut ab ipso revelata. Sed
", nec Traditio, nec signa Ecclessæ reddunt clarè
", evidens, Deum de facto talem doctrinam reve", lasse: moraliter quidem evidens est (uti loquun", tur in scholis) Deum illam revelasse; at metaphy", sicè evidens non est.

Ex illâ scriptione ingens oritur disputat: o Paristis inser Dublinsensem go Sargentium.

Hæc verba cum legisset Sargentius probèque aliunde novisset Dubliniensem semper fuisse Blakloismo adeò contrarium, ut in Episcopum quemdam severius animadverterit, quod Blakloi ac Sargentii doctrinæ favere videretur, (habita priùs cum Episcopo câ de re Dublinii coram Protestantibus disputatione), mirum in modum excanduit Sargentius; præsertim postquam Dubliniensis illum reprehenderat, & accusaverat de inculcatà heresi Blakloanâ Catholicis Anglis Lutetiæ Parisiorum commorantibus, necnon in libris suis contentâ. Negavit Sargentius factum, propositionesque hereticas ex invidia & animi livore fictas à Dubliniensi, nec in libris suis reperiri constanter affirmabat. Hinc magna exorta contentio; in duas partes divisi Angli Parisienses; Altera dicebat hæresis reum cfic

Impostorem.

Ut Fidei, ac famæ suæ consuleret Dubliniensis, Tres propositiones tres propositiones, quas olim legerat in libris Sar- D. D. de Saintegentii, Latine traductas, misit ad D. de Sainte Beuve, & Por-Beuve, (à Clero Gallicano & Archiepiscopo Parisiensi constitutum Moderatorem controversiarum omnium occurrentium), cum hac questione, V trum aliqua ex his tribus propositionibus, in sensu Catholico possit explicari? En Propositiones ac Censura.

## PRIMA PROPOSITIO. Fid. Vind. pag. 13.

Ui tenetur profiteri illas propositiones Fidei ut veras, debet videre connexionem inter illarum terminos, ac per confequens illas non posse efse falsas, vel inconnexas.

E who is oblig'd to profess those Faithpropositions true, must see the connexion between their terms, and confequently that they can not possibly be inconnected or false.

#### II. PROPOSITIO. Fid. Vind. pag. 41.

I duo termini non cernantur connecti, propositiones illæ Fidei) possunt, imo debent negari à Respondente, cujus munus ac jus est nihil concedere quod

I F the two terms be not I feen to be connected, these propositions may, nay ought to be denyed by the Respondent, whose office and right it is to grant nothing but what is evident, lealt

E ii

quod evidens non est, least he ensnare himself. ne se decipiat.

III. PROPOSITIO. Error non plust. pag. 135.

Equiritur ac necestarium est, ut assensus Fidei in aliquibus personis credentibus sit formaliter infal. libilis, five quod certæ fint infallibiliter per evidentem rationem, auctoritatem, seu regu. lam Fidei, quâ nituntur, eos decipere non posse, alioqui nunquam fatisfieret viris ingenio preditis, quorum perspicaces intellectus fundamenta requirunt Fidem convincentia; neque possent fideles sapientiores sincere, & ex corde, Fidei assentiri; nec illius veritatem fine improbitate profiteri; neque eam probare, aut dubios in câ confirmare, aut homines exquisitè eruditos ad eam con-

Is requisit and neceffary that the afsent of Faith in diverse particular Believers be formally infallible, or that those persons be infallibly certain by evident reason, that the authority or rule of Faith they rely on can not heerin deceive them. Else great wits and acute Reflecters, whose piercing understandings require convictive grounds for their Faith, would remain for ever unsati fyed; nor could the wifest Christians sincerly and heartily affent to, nor with honesty profess the truth of th ir Faith, nor could any prove it true, or establih rational doubters in it, or convert men of exact Knowledge to it, or convince heretiks calling the truth of it in question. Nor

vertere, aut hereticos illius veritatem in dubium vocantes redarguere. Neque denique possent Presides atque Rectores plebi propo-

Nor could Governours and leading persons with any conscience or credit propose and preach the truth of Faith to the Generality.

nere aut predicare Fidei veritatem, tutà conscientià & salvo honore.

# CENSURA

Ad quasita circa Propositiones supra propositas, mea hac est sententia, quam judicio ac Censura summi Pontificis, ut teneor, sponte subjicio.

D primam, non posse in sensu Catholico explicari hanc propositionem; Qui tenetur prositeri illas pro ositiones Fidei ut veras, debet videre connexionem inter illarum terminos, ac per consequens illas non posse esse falsas vel inconnexas. Nam si videret connexionem inter terminos illarum, haberet de his, de quibus agitur, scientiam, & non haberet sidem: sufficit ut videat hos terminos non esse contradictorios, seu connexionem terminorum non esse rectæ rationi repugnantem. Fides Divina est supra, non contra rationem.

Ad secundam qua dicitur quod si duo termini non cernantur connecti, pro ositiones illa (Fidei) possunt, imo debent negari à Respondente cujus munus ac jus est nihil conceder quod evid ns non est, ne se decipiat. Quod E iij hec

hæc secunda propositio non potest etiam in sensit Catholico explicari, quia est Fidei destructiva; & non potest nec debet negari propositio, quantumvis Respondens non habeat evidentiam de connexione terminorum ex quibus ea constat, quando alias novit Eccessam (quam Fides docet esse infallibilem circa res Fidei) eam proponere

tanquam veritatem à Deo revelatam.

Ad tertiam quæ vult requiri ac necessarium esse ut assensus Fidei in aliquibus personis credentibus sit formaliter infallibilis, sive quod certæ sint infallibiliter per evidentem rationem, auctoritatem seu regulam Fidei quâ nituntur, eos decipere non posse: non posse etiam in sensu Catholico explicari. Quia sufficit ut Fide credatur Ecclesiam esse infallibilitate Ecclesiæ per quiritur ut constet de infallibilitate Ecclesiæ per evidentem rationem. Subscripsi Lutetiæ Parissorum, &c.

DE SAINTE BEUVE.
PORCHIER.

## LITERÆ D. DE SAINTE BEVVE

A D

ARCHIEPISCOPYM DYBLINIENSEM.

Egebam, Illustrissime Præsul, propositiones Auctoris illius Angli, cum judicio tuo circa illas,

HERESIS BLAKLOANE. illas, quando allata est mihi Epistola tua. De hifce propositionibus quid sentiam, jam declaravi tibi. Certe si iis sensus aliquis Catholicus affinga. tur, is non naturalis earum est sensus. Omnium Episcoporum interest impedire, ne doctrina ejusmodi diutius serpat, quæ damni plurimum allatura est Ovibus Christi: nec dubito quin, si de câ querimoniam instituas apud Illustrissimum D. Archiepiscopum Parisiensem, eruditissimus & vigilantissimus Præsul Authorem illarum advocer, auditurus illum, ut, si non sit easdem revocare paratus, revocet facultatem-ipsi concessam, functionem Ordinum Sacrorum exercendi in sua Diacesi. Verum, ut conjicio, Author ille non reluctabitur; nam rogatus de eo argumento Collationem habere cum Primario Collegii Scotorum, quem, si benè novi, Barklaium nuncupant, diem crastinum horâ nonâ designavi. Si Deus verbis nostris faveat ac benedicat, sponte suâ Author Censurâ notabit malè conceptas propositiones. Interim existimarem supersedendum esse. Referam tibi quid in nostro Colloquio actum fuerit ac dictum; quidque postea fuerit agendum, significabis, Archipræsul meritissime, humillimo & obsequentislimo

#### DE SAINTE BEUVE.

Uthentica exemplaria Censuræ ac hujus Epistolæ D. de Sainte Beuve, sparserat Dubliniensis: id ubi primum Sargentius rescivit, fassus est Propositiones maxime hæreticas esse, minime Sargentii effugium c.m. lansenianis commune.

Declinat promsffum Congressinn.

Barclaii furtum, en conatus liberandi Cenfura haresim à seipso daninatam. 40 HISTORIA ET CONFUTATIO

nime verò suas, aut in sensu suo traductas ( Tantenianum hoc effugium suggerente Barclaio), ridiculè obtendebar; idque se ostensurum proximo die Jovis in Cubiculo D. de Sainte Beuve, quò Sargentium & Anglum Interpretem ituros (uti conventum fuerat) Barclaius Sargentii Fidei-Jusfor ac Director, promiserat, cum Dubliniensi ea At congressum declinarunt de re tractaturos. ambo, conscii reatus sui; quod primum fuit malæ suæ causæ argumentum, nimiæque credulitatis in N. viro aliàs bono, qui haud fatis miranda pertinaciâ malam illam causam semper protexit. Optime noverant Barclaius & Sargentius, tres propositiones rectè traductas fuisse, adeoque nullam servandi promissum de discutiendà traductione intentionem habuerunt; in co versabatur tota Barclaii industria & ingenium, ut Sargentii doctrinam. lata jam hæresis Censura liberaret; id verò efficere putavit imprudens homo, quando (ardentius disputante Dubliniensi cum D. de Saint Amour, ac D. de Sainte Beuve), surripuit originalem Cenfuram trium propositionum. At quando animadvertit Barklaius, à se quoque tres illas propositiones damnatas fuisse ut hæreticas, & authentica (ante suum furtum) Censuræ sparsa fuisse exemplaria, puduit Scotum facti, quo propensionem suamad palliandam hæresim à se damnatam incautus prodiderat. Utinam aliquando pænireat! Abillo die nunquam Sargentius, etsi sæpè rogatus, voluit agere coram Arbitris Anglish, ( quorum judicio controversiam Traductionis submiserat Dubliniensis

niensis), de Anglicarum propositionum traductione. Quapropter D. de Sainte Beuve, ex mandato Impestara. Archiepiscopi Parisiensis, commist examen rraductionis Anglis Benedictinis; sed nuncius ad illos missus (quifuit vel Sargentius ipse, vel Barclaius) mala fide persuasit D. de Sainte Beuve, noluisse Benedictinos illi se controversia immiscere, cum tamen nuncius ad illos nunquam aecessisset.

Hac imposturà id assecuti sunt Barclaius & Sar- Examen Tradugentius, ut causæ examen Carao, & Luttono, Bla- turamicis Sargenkloi, Sargentii, & Capituli amicis, committeretur. His addidit Dominus de Sainte Beuve eruditum ac pium virum Stephanum Gough, Congregationis Oratorii Sacerdotem. Nunquam voluit Sargentius, (quod unicum faciebat ad rem), ut directe veritiab examine ageretur de veritate Traductionis damnatarum propositionum, ostendereturque ex antecedentibus geniins. & consequentibus, illius fallicas aut integricas. Optime enim norant omnes Angli, (ac imprimis ipfe Sargentius) traductionem verissimam esfe. Vindicias igitur doctrinæ ac librorum suorum Examinatoribus obtulit, quibus vindiciis nonnulla verba cum propositionibus ac principiis suis (utiobtendebat ipse, minus cohærentia, & ex libris suis transcripta, inseruit; ut scilicet pateret, aut illum sibi contradixisse, quod etsi tapissime facit, semper tamen hæresi favet), aut non recte intellectas fuisse propositiones ab Archiepiscopo Dubliniensi. Testati sunt Caraus & Luttonus, verba vindiciis Latine inserta, recte à Sargentio ex gentio. libris suis traducta fuisse, at nihil de traductione

Artificium quo Examinatores ditraductionis trium troposicionum Sar-

Colle fio Luttons & CATAL CHIM SAY-

42 HISTORIA ET CONFUTATIO

damnatarum propositionum directe testati sunt, uti sancte affirmarunt D. Gagius, & Caræus ipse. Stephanus Gough hunc ridiculum & fallacem agendi modum in re tam gravi stomachatus, nunquam potuit adduci, (etsi importune à N. rogatus), ut Carxi & Luttoni testimonio subscriberet; quin potius protestatus est, malle se manum perdere, quam scripto, vel auctoritate sua, Fidem Catholicam prodere. Cette Fidem Catholicam produnt, quicunque falso aut fallaci testimonio imponunt hærefûm Censoribus, non impugnari Fidem ab Auctore libros hæreticos divulgante, ac defendente; eà scilicet ducti ratione, quod idem Auctor in aliis locis librorum, sibi contradicere videatur. Quis enim ignorat, erroneos aut incautos scriptores, passim sibi contradicere? Observarunt Bellarminus & Valentia, Calvinum multoties sibi contradixisse in uno realis prasentia Corporis Christi articulo. Erit ne igitur Calvinus Scriptor Catholicus, quia contradixit errori suo? Erit ne illa contradictio, Catholica explanario? Efficierne ut libri sint Catholici, & à Catholicis legantur ut Orthodoxi? Contradictio non est mentis explanatio, sed confusio Nemo igitur pius aut prudens dixerit, per contradictiones recte aut Catholice posse explicari libros erroneos, vel Authores suspectos; præsertim cum soleant tales homines consultò sibi contradicere, ut (si casu detecta fuerit illorum hæresis) eandem excusent, evadantque Censuram Retractandi sunt igitur errores, prohiben-

di libri, haud explicandi per contradictionem tot

nomi-

D. Aum ac factum Stephani Gough.

Bellarm. l. 1. de Euch.c. 1. Valentia to. 4. d. 6. q. 3. p. 1. §. Item. nominibus suspectam. Sargentius verò nunquàm erroribus suis adeò contradicit, ut illos retractare videatur.

Inter Blakloistas non desunt qui per Angliam spargunt, Caraum & Luttonum approbasse non solum Vindicias, verum etiam libros, ac totam do-Ctrinam Sargentii, dixisseque in testimonio suo; tres propositiones Censurâ damnatas, in sensu Catholico explicatas fuisse à Sargentio, idemque confirmasse Gisfordum, Gagium, Godinum, aliosque nonnullos, contra quos exceperat Dubliniensis Antistes, utpotè membra Capituli, aut Sargentii amicos: Quo non obstante, ab horum testimonio inductos aiunt fuisse Censores, ad revocandam Censuram suam, dicentem, in nullo sensu Catholico explicari posse illas tres propositiones. Vix credi potest, Censores sapientissimos sibi tam abfurde contradixisse. Fieri autem potest, ut mentiente Sargentio in vindiciis, ac obtendente non requiri à se in libris suis plusquam moralem evidentiam ad Fidei assensum ac professionem, item exigi ab ipso in iisdem libris piam dispositionem voluntatis ad credendum sicut oportet, fieri, inquam potest, ut iis qui vindicias mendaces approbarunt, fidem adhibuerint Censores; codem planè modo quo credidit mentienti Pelagio, & Græco Interpreti Synodus Diospolitana. Ersi autem hoc fieri potuerit, tamen haud verosimile est fa-&um fuisse. Nam etsi Sargentius ac Factio ejus, mirà impudentià obtenderit mutatas & mutilatas fuisse in traductione tres propositiones damnatas,

44 HISTORIA ET CONFUTATIO

iisdemque applicuerit illud Psalmi, Dixit insipiens in corde suo, non est Deus, perinde ac siquis (omittens verba, Dixit insipiens), probaret ex scripturâ, non dari Deum, hac sola referens, Non est Deus, sic Archiepiscopus Dubliniensis, & quindecim subscriptores mutilarunt propositiones Sargentii, verba antecedentia vel consequentia omittentes, ex quibus sanus illarum sensus pendebat. Certe folus infipiens dixerit aut crediderit, Archiepiscopum, Generalem, Definitores, ac Priorem Ordinis S. Benedicti, tot Doctores ac Professores Theologia, hoc est, quindecim viros eruditionis ac probitatis famà celeberrimos, voluisse suum bonum nomen perdere, seque agnoscere ac probare Impostores per solenne Testimonium suum, asserens mutilatas propositiones, esse recte traductas, idque patêre ex antecedentibus & consequentibus. Vide 3. part. cap. sect. hujus Tract.

Mirum igitur non est, si ex mandato Archiepiscopi Parisiensis, jussus est Sargentius, (non
obstante suorum amicorum vel fraudulentà, vel
incautà subscriptione), anathematizare tres popositiones Latinas, necnon subscribere Censuræ
dicenti, non posse illas in sensu ullo Catholico explicari.
Subscripsit; & tamen illius Vinduca eò maximè
tendunt, ut probent easdem tres Latinas propositiones vix in alio quàm in sensu Catholico intelligi posse. Ad has solent redigi angustias tam ignari quam hæretici Scriptores. Materiæ sasti, (an
scilicet rectè suerint traductæ propositiones Anglicæ in Latinum sermonem), noluit se immiscere
Illu-

Illustrissimus Parisiensis, nec Censores voluerunt de illà judicare. Lectoribus Anglis controversiam

illam dirimendam reliquerunt.

Cum Sargentius declinasset hanc quæstionem facti, an scilicet rectè suerint traductæ tres propositiones Censurâ notatæ, (quæ sola decidenda erat, nam vel iptemet jam fatebatur Latinas, hereticas esse), Dubliniensis rogavit omnes viros doctos Anglos & Hybernos Parisiis commorantes, (iis exceptis qui erant Commensales Sargentii, vel Membra Capituli), ut post diligens examen librorum (per Collationem antecedentium & consequentium) declararent sensum suum circa traductionem trium damnatarum propositionum, quod sequenti testimonio præstiterunt.

# Testimonium, Cleri Sacularis, & Regularis

Um visum fuerit Illustrissimo ac Reverendissimo D Archiepiscopo Dubliniensi, Hyberniæ Primati, certiores nos facere, quædam malitiosè consicta spargi de occasione controversiæ ab ipso contra D. Joannis Sargentii doctrinam institutæ, quasi ex animi livore, potius quam Religionis zelo excitata suisset; itemque de trium damnatarum propositionum ejustem D. Sargentii ex Anglico idiomate in Latinum versione, quasi parum sincera, aut minimè sidelis esset;

Nos infra scripti, tum propter reverentiam Episcopali dignitati debitam, tum ut Justitiæ, ve-

F iij ritati,

HISTORIA ET CONFUTATIO ritati, & Charitati Christianæ satisfaciamus Testamur primò, nobis constare ex libro insigni à dicto Illustrissimo Domino Anglice scripto, & anno 1670. impresso, eandem Domini Sargentii doctrinam de Fidei evidentià, ab eodem doctifsimo Præsule ut hæreticam, nec non cum Manichæorum errore coincidentem, notatam fuisse; idque (uti affirmat iple) priulquam illi innotuilset, D. Sargentium fuisse Authorem libri, quem Illustrissimus Antistes impugnaverat, cui titulus est Suresooting. Unde manifesto patet, dictam controversiam non nuper ex animi livore, erga Auctorem sibi plane ignotum, sed potius ex Religionis zelo (ante quinque annos) originem duxisse.

Testamur 2° nos accurate comparasse versionem Latinam trium propositionum quæ Censuranotatæ sunt, cum issem prout jacent in libris Domini Sargentii Anglice scriptis, & quantum colligere possumus ex verbis ac sensu naturali earundem, & ex ansecedentibus & consequentibus, judicamus prestatas tres propositiones Censura notatas, sincere ac sideliter traductas; nec mutilatas aut mutatas suisse ab Interprete. In cujus rei testimonium subscripsimus Lutetiæ Parissorum die octava Julii 16-5.

PETRUS NOGENT BACC SORBONICUS, ac Juris utrius que Doctor. THADÆUS Ó BRIEN PROTONOTARIUS

Apostolicus, nec non sacræ Theologiæ Doctor.

JOAN-

JOANNES WARNERUS SOC. JESU THEOL. PROFESSOR.

IGNATIUS BRUNUS THEOLOGIÆ Professor soc. Jesu.

HUGO COLANUS SOC. JESU. REGINÆ MAGNÆ BRITANIÆ A CONCIONIBUS.

ROBERTUS CUSACKE BACC. THEOLO-GUS FACULT. PARISIENSIS.

GULIELMUS DATON SACRÆ FACULT.
PARISIENSIS BACC. THEOLOGUS.

FERGUSIUS LEA SACRÆ FACULT.
PARISIENSIS BACC. THEOL.

MIC. MORUS PROGYMNASIARCHA GRASSINEUS, PHILOSOPHIE ET ELOQUENTIE PROFESSOR ACADEMICUS.

MATHÆUS ô MOLONY CONSULTISSIM. FACULT. PARISIENSIS DOCTOR.

Testimonium Prasidis Generalis, Desinitorum, Prioris, & Secretarii Ordinis Sancti Benedicti Congregationis Anglicana.

Um nobis relatum sit, Nuncium ad nos missum suisse ab eximio D. de Sainte Beuve, (cui ab illustrissimo Parisiensi commissum suerat examen controversia circa doctrinam D. Joannis

Sargentii), ut quidamex nostris sensum suum aperirent circa traductionem trium propositionum, quas duo insignes Doctores Sorbonici Censura notaverant; prefatumque Nuncium dicto D. de Sainte Beuve retulisse, Superiorem non suisse domi, nec Religiosos nostros se velle isti controversia immiscere;

Nos infra scripti, Religiosi Angli, Ordinis D. Benedicti, notum facimus, nunquam ad nos accessisse talem Nuncium, nectale à nobis unquam

responsum accepisse.

Quoniam vero Illustrissimo ac Reverendissimo D. Archiepiscopo Dubliniensi, Hiberniæ Primati visum fuerit, nos etiam certiores facere, quedam malitiosè consicta spargi de occasione controversiæ ab ipso contra D. Joannis Sargentii doctrinam institutæ, quasi ex animi livore potius quam Religionis zelo excitata suisset; itemque de trium damnatarum propositionum ejusdem D. Sargentii ex Anglico idiomate in Latinum versione, quasi ex Anglico idiomate in Latinum versione, quasi minus sincera ac sidelis esset, tametsi ex scriptis pateat, D. Sargentium ne quidem obtendere, versionem prædictam esse grammaticè falsam;

Nos infra scripti, tum propter reverentiam Episcopali dignitati debitam, tum ne Justitiæ, verstati, Charitatique Christianæ deesse videamur, ad desiderium prædicti Illustrissimi Antistitis, Testamur i nobis constare ex libro insigni à dicto Illustrissimo Domino Anglicè scripto, & anno 1670. impresso, eandem D. Sargentii doctrinam (de Fidei Evidenia) ab codem doctissimo Præsule

ut hæreticam, nec non cum Manichæorum errore coincidentem, notatam fuisse; idque (uti affirmat dictus Illustrissimus Præsul, priusquam illi innotuisset, D. Sargentium fuisse Authorem libri,
cui titulus est Surefooting. Unde judicare est, dictam controversiam ortum suum, ante quinque
annos, debuisse potius zelo, quam animi livori

erga Authorem penitus ignotum.

Testamur 2° comparasse nos versionem Latinam trium propositionum quæ Censurâ notatæ sunt, cum istdem prout jacent in libris Domini Sargentii Anglicè scriptis, à camque esse grammatice Verame Et quantum colligere possumus ex verbis, ac sensu naturali carundem, & ex antecedentibus & consequentibus, judicamus prefatas tres propositiones Censurâ notatas, sincerè ac sideliter traductas, nec mutilatas aut mutatas suisse ab Interprete. In cujus rei testimonium subscripsimus Lutetiæ Parissorum die 9. Julii 1675.

Fr: Benedictus Stapylton Sac. Theol. Doct. & olim Professor, Cong. Ang. Ord Sancti Bened. Præses Generalis, & Reginæ magnæ Britanniæ

Eleemofynarius.

Fr: Josephus Shirburne Prior Conventûs An-

glo-Benedictinorum Parisiis degentium.

Fr: Lionellus Sheldon Eleemosynarius supremus Serenissima Ducis Eboracensis, ejusdem Ord. Definitor ac Prædicator Generalis.

Fr: Aug. Latham Serenissimæ Reginæ Magnæ Britanniæ à Sacris, & in suo sacello Confessarius.

Fr. Fran: Fenwick, Secretarius Reverendi Pat.

G Præsi-

O HISTORIA ET CONFUTATIO

Præsidis, & in Facult. Parisiensi Bacc. Theologus. Postquam Blak oi ac Sargentii Fautoribus ex tot virorum illustrium, omnique exceptione majorum Testimonio perspectum suerat, tres propositiones damnatas, rectè traductas fuisse, adeoque illas Sargentii esse, non Dubliniensis; nec non, (vel ipso fatente Sargentio, dum Censuræ subscripsit), easdem adeo hæreticas esse, ut in sensu Catholico nequeant explicari, mirum in modum angebantur, nec quo se verterent occurrebat. Nam Censura Parisiensis cum propositionibus damnatis, & traductionis testimonio, Romam suerat jam transmissa. Optime norant omnes, Romæ haud facile congregandos tot Anglos doctos, pios, ac fermonis Anglicani adeò peruos, quorum testimonium huic æquiparetur, aut quo (in materia facti) Decretum Pontificis vel Inquisitionis, prudentiùs inniti possit. Accessit ad hanc illorum anxietatem, quod ex mandato Inquisitionis per literas Eminentissimi Cardinalis Francisci Barberini ad Dubliniensem Archiepiscopum datas, missæ fuerant ad illam Congregationem 27. aliæ propositiones ex libris Sargentii transcriptæ Archiepiscopi Dubliniensis notatæ Censura, tribus damnatis deteriores, ex quibus facillime colligi possit scopus ac sensus Sargentii, & in tribus damnatis propositionibus, & in libris suis; quàmque ridiculo commento, & pravo conatu, conspiraverint Blakloista, ut non prohiberentur libri tot hæresibus infames. En propositiones, estoque Lector (si utriusque idiomatis gnarus es ) Judex-Controversiæ

Alia propositiones Sargentii missa ad S. Gongregationem cum animadversionibus Archiepiscopi Dubliniensis. versiæ facti; nam sensus trium damnatarum propositionum, ac librorum Sargentii, ex Censura & animadversionibus Archiepiscopi Dubliniensis facilè patebit.

PROPOSITIONES ALIQVÆ (seu potius, Principia) quibus innititur Fides ac doctrina Ioannis Sargentii, ex ipsius Libris Anglicè scriptis fideliter traducta;

CUM ANIMADVERSIONIBUS PETRI TALBOTI ARCHIEPISCOPI Dubliniensis Hiberniæ Primatis:

Ex quibus constat, quam haretici sunt libri, quamque mendaces vindicia Sargentii.

PRIMA PROPOSITIO; ex Sch sm. Dispatcht. Sect. 12. pag. 118.

Um igitur pura ratio consistat in illatione connexionis duarum rerum, vel notionum, propter nexum immediatum quem habent cum tertio in Præmiss (nam nexus qui immediatus non est, reverà nullus est, saltem quoad

Ow since pure reafon consists in inferring a connexion of two
things or notions, because
of their joynt connexion
with a third in the Premisses, and this also an immediate one (for a connexion
which is not immediate, is
in reality none at all, at least
Gij to the

#### HISTORIA ET CONFUTATIO

quoad intellectum, cum in illo casu nexum non videt) sequitur, nunquam moveri mentem ad assensum aliquem ex pura ratione, nisi per talem immediatum nexum, & quidem visum; hoc est, per evidentiam; adeòque omnes assensus qui ex hoc fonte non suunt, oriuntur ex impuritate passionis, id est, à vitio.

to the understanding, since in that case it sees it not) it follows that the soul is never moved out of pure reason to any assent, but by such an immediate connexion seen, that is, by evidence, and consequently all assents which have not this original, spring from impurity of passion, that is, from vice.

#### ANIMADVERSIO.

Ac propositio est fundamentum ac sentina omnium errorum Blakloi, & Sargentii, suitque primum principium Manicheorum, ut recte notavit Aug. lib. de Utilit. credendicap. 1. & Abailardi ut refert D. Bern. Ep. 190. ad Innocent. & Suarez p. 3. de Fide sect. 1. n. 1. Videbatur (inquit Suarez) his hæreticis impossibile, credere sine ratione ostendente veritatem, quia credere, est assentiri; nonpotest autem intellectus assentiri, nisi cognoscat ac percipiat connexionem prædicati cum subjecto. Certe ex hac propositione infert Sargentius, peccatum esse assentiri actu Fidei, aut Fidem prositeri, vel predicaie, absque evidentia vel intuitu connexionis terminorum Fidei-propositionum; ut patet ex illius tribus propositionibus Censura notatis & ex 9. &

HERESIS BLAKLOANE.

ex Fide Vind. pag. 125. & 126. Hinc consequenter docere cogetur, omnes actus Fidei Divinæ esse vitiosos, utpote obscuros, & ortos ex impuritate passionis. Unde (à fortiori) sequitur, omnes opiniones probabiles esse peccata. At in Vindiciis suis negat hec se unquam docuisse, imo dicit se detestari tanquam hereticum dogma, requirere ad credendum objecta Fidei evidentiam connexionis pradicati. cum subjecto, aut evidentiam regulæ Fidei, per quam crediturus infallib.liter certus sit ; se falli non posse. Et tamen evidenter constat legentibus Surefooting, scopum illius libri non esse alium quam demonstrare requiri evidentiam summam in regulâ Fidei idque deduci ex ipsa Notione ac Natura Regula ac Fidei. Constat criam in toto lib. Fidei Vind. requiri ab ipso evidentiam veritatis, seu impossibilitatis falsitatis ipsiusmet assensûs Fidei.

## II. PROPOSITIO. pag. 119.

Cum igitur sieri nequeat ut Deus (qui essentialiter sanctus est) imperet nobis vitium, sequitur, quemadmodum ex una parte vel nullam reliquit potestatem obligatoriam assensûs, vel si reliquit, necesse est ut sundetur in Evidentia, sic ex alia parWherfore since it is impossible God, who is essential sanctity, should command a vice, it follows, that as on the one side either he hath left no power to oblige to assent, or if he have, it must be founted in Evidence, so on the other, if there be any authority on earth which can Gij evi-

tc,

#### HISTORIA ET CONFUTATIO

te, si ulla est in terris auctoritas quæ possit evidentem facere certitudinem sui dicti, illa au-Aoritas vim habet obligandialios, rationeprefatæ evidentiæ, ad aslentiendum suo dicto, hoc est, habet vim obligandi illos ad credendum. Nam hoc perindè est, ac illos obligare ad id, ad quod ipsorum natura eos jam obligaverat, id est, ad assentiendum. propter evidentiam.

what she sayes, that authority hath power to oblige others, in virtue of the same evidence, to affent to what she shall affirm, that is, to oblige them to belief. For, this is no harder attreaty, than to bind them to that, to which their own nature had bound them before hand, that is, to affent upon evidence.

#### ANIMADVERSIO.

Secunda propositio est medulla Manichæismi, imponitque onus Ecclesiæ, aut Concilio œcumenico, demonstrandi evidenter suam infallibilitatem. Nullam enim admittit in ullo Sargentius, obligationem credendi doctrinam Ecclesiæ, absque evidentia infallibilitatis Ecclesiæ, seu absque evidentia quòd ab Ecclesia decipi non possit. Et tamen in Vindiciis suis detestatur hoc ipsum dogma tanquam hereticum; dicit enim hereticum esfe dogma, exigere evidentiam Regulæ Fidei, per quam crediturus infallibiliter certus sit, se falli non posse. Fatetur verò Ecclesiam loquentem, seu Fidei

traditionem, esse propriissimam Fidei Regulam. Unde ridiculum est illud effugium Sargentii asserentis, requiri à se evidentiam duntaxat Regulæ externæ Fidei, seu traditionis Ecclesiæ, qua Protestantes possint ad Catholicam Religionem trahi, cum dicunt se accepturos Catholicorum dogmata, si ostendatur evidenter quòd sunt illa quæ Christus & Apostoli tradiderunt. Nam etsi evidens fuisser per traditionem Christum & Apostolos tradidise doctrinam Romano-Catholicam, nullus Catholicus, falva fide, potest dicere, non teneri Protestantes aut alios credere objecta fidei, si desit illa evidentia traditionis; cum nullus ferè dicat Traditioni evidentiam talem inesse; necnon de side sit, sufficere ut objecta proponantur credenda, ab Ecclesia, etiamsi non demonstretur (plusquam morali evidentià) dogmata fuisse tradita à Christo & Apostolis. Sargentius verò in hoc loco, non tam exigit evidentiam infallibilitatis Traditionis, (quod etiam erroneum oft), quam evidentiam infallibilitatis Ecclesiæ; ut patebit etiam ex sequenti propositione.

### PROPOSITIO:

Evidentia suæ infallibilitatis, (Ecclesiæ), obligat naturam rationalem ad affentiendum propter talem auctoriratem, hoc est, ad credendum

The evidence of herinfallibility obliges à rational nature to affent upon such an authority, that is, to believe; and confiquently her power to oblige belief

### HISTORIA ET CONFUTATIO

dendum: & per consequens illius potestas obligandi ad credendum, tam sirma est, quàm hæc veritas, Evidentia obligat intellectum ad assensum, quæ reducitur ad hoc primum principium; Idem est idem sibi ipsi, vel hoc, Ratio est ratio; cum actus rationis adharentis veritati, nihil aliud sit, quàm assensus ortus ab Evidentia.

lief is as firm as this truth that Evidence obliges the understanding to assent, which is reduced to this first principle, that Idem est idem sibi ipsi, or that Reason is reason; Since the act of reason adhering to truth, is nothing else but an Assent sprung from Evidence.

#### ANIMADVERSIO.

Tertia propositio idem docet ac præcedens, excluditque ab actibus rationis omnes actus Fidei supernaturalis, cum non oriantur ab evidentia. sed à Dei revelatione obscur è proposità. Actus vero rationis ( juxta Sargentium ) nihil aliud est: quam assensus ortus ab evidentia. Fundat Sargentius infallibilitatem Ecclesiæ illiusque auctoritatem obligandiad credendum quod doctrina quam proponit est Divina, (hoc est, traducta à Christo & Apostolis), in impossibilitate quod potuerint, aut saltem nolucrint tot homines conspirare in perniciem posteritaris; vel si conspirarunt, quòd id detectum non fuerit. Ita immediate ante hanc tertiam propositionem pag. 119. & pag. 120. addit, Ha impossibilitates errandi in tradendo ul'um punctum Fidei,

Fidei, reddit evidenter infallibilem Congregationem qua adharet huic regula, tradendi scilicet illud solum, quod à tot ac talibus affectatum fuerat. Tunc sequitur immediate, tertia propositio. Evidentia sua infallibilitaris, &c. Hinc videre est, non solum requiri à Sargentio evidentiam infallibilitatis Ecclesia, ad hoc ut homines teneantur credere puncta quæ proponit ut revelata, seu tradita à Christo; verum eriam explicari ab ipsoin quo hec evidentia infallibilitatis consistit; nimirum in impossibilitate quod tot homines potuerint aut voluerint decipere suas proles ac posteros. At hoc non est impossibile plusquam moraliter : nec est evidens quod non potuerint, aut noluerint decipere. Ergo non requiritur ad obligationem credendi doctrinam ab Ecclesia propositam, evidentia plusquam moralis infallibilitatis, seu impossibilitatis decipiendi. Clarissimè tuetur eundem errorem in seq. prop. ex: ipsa notione Rationis, ac Natura.

## IV. PROPOSITIO. Schism dispatche 1. part. pag 99.

Cum hominis natura fit ratio, nihil preter auctoritatem ædificatam supra infallibilitatis evidentiam, potest rationabiliter obligare homines ad assentiendum propter illam auctoritatem.

Mans nature being reafon, nothing but an authority built on evidence of inerrability can rationally oblige men to affent upon that authority.

H ANIMAD

In quartà propositione docet contra naturam rationalem hominis esse, assentiri absque infallibilitatis evidentià, adeòque dicere cogitur, Fidem Christianam esse non solum supra, sed contra rationem sutpote quæ obligat ad credendum Ecclessiæ, absque evidentià infallibilitatis Ecclessæ. Hanc doctrinam in Vindiciis suis damnat ut hæreticam; negat verò illam reperiri in suis libris.

## V. PROPOSITIO. Ibid pag. 109.

Nihil preter Evidentiam movere potest ad assensum. Neque potest aliquis obtendere licitè ac rationabiliter obligare ad affentiendum, præter illos qui habent evidentiam se falli non posse in co, ad quod credendum obligant alios. Vide doctam Præfationemad Dialogos Rushworthi, ubi hoc punctum late tractatur, enucleaturque (viz:ab illo excellenti rationis Magistro Thoma Albio Seu Blakloo) pag. 17.

Nothing except Evidence can move to affent, nor can any pretend law-fully and rationally to oblige to it, but they who have evidence that they can not be mistaken in what they would bind others to believe. See the judicious and learned Preface to Rushworths Dialogues, where this point is largely handled and fully cleared.

ANIMAD-

Ex quintà propositione sequitur, peccare Ecclessiam, seu Concilium, ac summum Pontissem, quoties obligant sideles per sua Decreta vel Desinitiones, ad credendum, niss demonstrent suam infallibilitatem; quod hactenus non secerunt; quia credunt sideles omnes hæreticum esse dogma, talem evidentiam requiri ad Fidem, aut regulam Fidei. Idem asserit Sargentius in Vindiciis suis. Fortè alius est Sargentius qui libros quos consutamus, scripsit. Remittit nos ad Dial. Rushworthi Authorem pro satisfactione in hoc puncto; hoc est; ad Blakloum suum, & ad libellum unde infelix Sargentius omnes errores suos hausit, mordicusque tuetur.

## VI. PROPOSITIO. Sect. 12. pag. 112.

Si illa (Ecclesia) examinet cogitationes suas, &
se ipsam interroget, cur assentior plena persuasione rei
tali, quam aliter esse sosse
video? (.i. juxta Sarg.
cujus veritatem non video); Ipsa (si capit natutam rationalis anima, esse
moralitatis) agnoscat necesse est assensum illum à
passione ac vitio, non ab
evidentia rationis processifse. Ac per consequens tenebitur

For otherwise should she call her thoughts to account, and ask herself this question, Why do I affent with a full persuasion to such a thing, which I fee may be otherwise? she must, if she understand the nature of a foul, and morality, acknowledge it was passion and vice, not evidence of reason which made herassent; and confequently hold herfelf oblig'd to retract that af-Hij fent,

nebitur retractare affensum illum, necnon deserere omnia puncta Fidei Christiana; imo illud de Divinitate (brifti; neque enim hac tenebit absque dubio perpetuo ac formidine, quod contrarium possit verum

esfe.

Putat enim Sargentius cum Blakloo, non posse aliter tolli à Fide dubium, quam per evidentiam demonstrativam: ut patet ex supradictis. Et ex i° Discursu fuo in furefooting, & passim. Vide prop. 19.

fent, and leave off to hold any point of Christian doc trine, nay even that Christ is God, without a perpetual doubt and fear that the contrary may be true.

#### ANIMADVERSIO.

Ex sextà propositione sequitur, teneri Ecclesiam, omnesque fideles, retractare omnia puncta Fidei Christianæ; Unde obiter confutantur Vindicia Sargentii afferentis, methodum suam fundari in suppositione concessionis Divinitatis Christi, seque argumentari ad hominem ex illà suppositione contra Heterodoxos. Nam hic rotunde dicit, debere quemlibet Christianum habere evidentiam pro articulo Divinitatis Christi, aliàs retra-Candum esse illum articulum. Examina tu Sargenti cogitationes tuas; Confer Vindicias cum libris

libris tuis. Interroga teipsum, cur imperite confundo hæc duo, unumque ex altero stupide infe-10; Non habet quis evidentiam veritatis seu impossibilatis falsītatis Fidei: Ergo habet evidentiam possibilitatis falsitaris Fidei? Si tu non requiris (ut necessariam ad credendum) evidentiam veritatis Fidei, aut evidentiam infallibilitatis Regulæ Fidei, cur doces, absque illà evidentià teneri omnes Christianos deserere suam Fidem, & retractare vel ipfum articulum Divinitatis Christi? Cur ita Sargenti? Quia (inquit), assensus qui non oritur ab evidentià rationis, oritur à passione ac vitio: neque poterit esse certus ac firmus, utpote formididine ac dubio laborans, quòd scilicet contrarium possit verum esse. Itane verò? Non ergò credis posse firmari intellectum credentis absque evidentià veritatis Fidei, vel infallibilitatis Ecclesia, à lumine supernaturali Fidei, neque suppleri posse per illud, defectum evidentia? Hoc Catholicum dogma rejicis ac rides in tuâ Fide Vind. à pag. 155. usque ad 166. & pag, 125. & seqq.

## VII PROPOSITIO. Ex sure footing pag. 157.

Nulla propositio meretur assensum, nisi connexio ejus terminorum sit evidens; quod sit, quando extrema ipsa ex se evidenter connexa sunt, (cujusmodi sunt prima No proposition deserves assent, unless the connexion of its terms be evident, which must ei her be when they are evidently connected of themselves (of which nature ought to be all Hij sirst

#### 62 HISTORIA ET CONFUTATIO

prima principia), vel faltem per aliquod tertium evidenter connectuntur, quod vocamus evidens per connexionem, vel deductionem. first principles, or made evidently connected by the interposition of some other, which we call evident by consequence or Deduction.

#### ANIMADVERSIO.

Ex septimâ & octavâ propositione quæ sequitur constat Sargentii doctrinam hic, contradicere Vindiciis suis; & non solum esse Manichaum, sed Eunomianum; exigit enim pro Fide intrinsecam evidentia; evidentiam scilicet (per medium intrinsecum) connexionis terminoru propositionis omnis cui assentimur, adeòque propositionis Fidei. In hoc enim discrepabant heretici Eunomiani à Manichæis, (quoad evidentiam quam in Fide utrique requirebant), quòd Manichæi evidentià extrinsecà revelationis contenti erant, utpote quæ sufficiens erat ut temere non crederent; Eunomiani verò, qui non solam temeritatem credendi fugiebant, verum etiam Divinam cognitionem æmulabantur, perfectissimam & intrinsecam evidentiam in Fide: obtendere ausi sunt. Vide Theodoret. hær, fab. lib. 4. S Bafil. adv. Eunom. l. 1. Greg Naz. Orat. 3. de Theolog.

De Manichæorum errore vide August. contra Ep. Fundam. cap. 13. Vos nostis (inquit) temere credentibus quam vehementer insultare soleatis. Certè insultare non poterant Manichæi Catholicis tanquam temerè credentibus, si fas & mos suisset Ca-

tholicis

tholicis illa fola credere, de quibus evidenter con. stabat illis, à Deo revelata fuisse, aut nil credere, antequam constaret revelari. Non exigebant erg o Manichæi evidentiam objectivam mysteriorum; se d hæretici fuerunt, quia exigebant evidentiam revelationis. Vide Aug Ep. Fundam. cap. 14. Si dicit (Manichæus) sibi à Spiritu Sancto esse revelatum, suamque mentem divinitus illustratam, ut ea qua dicit, certa & manifesta cognosceret, ipse significat quid intersit inter cognoscere of credere. Ipse enim cognoscit cui apertissime ista monstraniur; eis autem quibus hac narrat, non cognitionem insinuat, sed credulitatem suadet: cui quisque temere consenserit, Manichaus efficitur, non certa cognoscendo, sed incerta credendo, quales nos imperitos adolescentulos aliquando decepit. Vide cundem Aug lib. 32. c. 19. contra Faustum Manichæum. Postremò undè scis octo esse terras, & decem Calos, &c. Vnde scis hec? Plane, inquis, Manichaus me docuit. Sed infelix credidisti; neque enim vidisti; si ergo ad millia fabulosorum phantasmatum, quibus turpiter gravidatus es, te auctoritati ignorantissime subdidisti, ut ideo hacomnia crederes, quia in illis conscripta sunt libris (Manichai) quibus mirabili errore credendum esse censuisti, cum tibi nulla demonstrentur, cur non potius Evangelica auctoritai Tinc Sargenti disce, haud propterea Manichæosfuisse (in hoc puncto) hæreticos, quòd exigerent evidentiam objectivam intrinsecam Mysteriorum, sed quia evidentiam revelationis exigebant, quâ se imbui, (errore mirabili) credebant. Auctoritate Manetis Manichæi ducebantur, huic infallibilitatem tribuebant, eamque sibi evidentem

64 HISTORIA ET CONFUTATIO tem esse putabant; adeoque per illius dictum & auctoritatem certò & clarè innotescere ajebant veritatem ac revelationem sux Fidei.

## VIII. PROPOSITIO. Ex Fide Vind.

Ex lib. cui titulus Fides Vindicata, in vestibulo ponit duas propositiones, quas vocat Postulata, ac totius libri-Basim pag. 1.

1. Christiani tenentur firmiter credere, prositeri, ac tueri, etiamcum vitæ jacturâ, quòd Fidei mysteria vera sint.

2. Nemo tenetur eo modo credere, profite-ri ac tueri illud esse verum, quod non scit verum esse. Pag. verò s. Secundum hoc Postulatum explicans, ait, scire rem esse veram, seu illius veritatem, est videre connexioneminter duas notiones, ex quibus constat propositio: aut videre quòd ab aliquo terrio verè

1Christians are obligd to hold firmly, profess and stand to it, even with the loss of their lives, that points of Faith are truths.

2. None can be thus obliged to hold, prof B, and maintain that to be truth which they know not to be so.

Whence to know a thing to be truth, or true, is tofee the connexion between the two notions, or to
fee that the third truly connects them.

con-

connectantur. Et pag.
6. dicit, Res quæ priori
modo cognoscuntur, esse evidentes per se; quæ
posteriori modo cognoscuntur, esse evidentes per deductionem.

The former is calld selfut evidence; this liter evial dence by deduction.

Sargentius in Vindiciis suis fatetur hoc secundum Postulatum esse hæreticum; at negat illud in libris suis reperiri.

#### ANIMADVERSIO.

Octava propositio septimam confirmat, omnesqe homines ab obligatione credendi aut profitendi Fidem Christianam eximit. Et ab ipsomet Sargentio in Vindiciis suis damnatur ut haretica, etsi illam in libris tucatur ut maxime orthodoxam.

## IX. PROPOSITIO. Error non plust. pag. 198.

Ad Fidei perfectionem requiritur ut formaliter, vel scientifice infallibiles simus, Divinam auctoritatem oppigneratam esse. Nam cum errori ac hæresi exponamur judicando Divinam auctoritatem oppigneratam esse pro puncto

Tis requisite to the perfection of Faith, to be formally, or knowingly infallible that the Divine authority is engaged For since it hazards herefy and errour to judge that the Divine authority is engaged for anypoint, when this not, it ought to breed suffence

## puncto aliquo, si revera and caution in Refle

puncto aliquo, si revera non est, debet gigni fufpensio & cautela in iis qui reflectunt, donce videant Divinam auctoritatem oppigneratam esse. Et ibid pag. 195. Veritas Fidei Christiana, defendi nequit aut aliis commendari tinquam vera; nec probe aut prudenter ejuschem professionem facere possunt ii, qui judicant se capaces examinandi fundamenta ejus cor tamen nihil in iis vident conclusivum veritatis.

and caution in Reflecters, till they see it engaged.

Nor could the truth of Christian Faith be defended or made out, or be justifably recommended to others as true, nor with wisdom or honesty be profest true by those, who judge themselves capable to look though its grounds, and yet see nothing conclusive of truth in them.

#### ANIMADVERSIO.

Hec nona propositio Fidem Christianam destruit, impellitque ad Scepticismum, & Atheian. Nam ex illa sequitur, peccare ac temerarios esse illos qui sidem prositentur absque evidentia Sargentii, quævel stulta vel supersua est. Coincidit autem hæc nona propositio cum tertia damnata Parisiis: Quomodo verò Sargenti, conciliabis Tu hanc propositionem seu evidentiam oppignesationis auctoritatis vel revelationis Divinæ, cum Vindiciis tuis in quibus asseris, non loqui te (quando requiris evidentiam ad credendum), de requisitis intrinsecis ad credendum, sed de extrinsecis pracedentibus actum

dum? Id solum à te doceri Tu ac Tui S. Congregationi imponere conati estis. At nune patebit vestra impostura. Dicetisne revelationem, vel auctoritatem Divinam, esse requisitum duntaxat extrinsecum ad credendum, cum sit ipsa ratio formalis credendi? Dicetisne præcedere actum credendi? Aut solum disponere hæreticos ad credendum? Dicetisne illos disponi ad credendum per doctrinam quæ inculcat non esse credendum, sed sufpendendum assensum side i, donec sint formaliter vel scientissee infallibiles, Divinam auctoritatem oppigneratam esse pro puncto credendo?

### X. PROPOSITIO. Reason against Railery. pag. 113.

Evidentissimum est ac demonstrabile, nullam esse certitudinem ubi non est infallibilitas; nec nos unquam posse dici certos alicujus rei, donec (consideratis omnibus circumstantiis) videmus nosmet ipsos hic & nunc in illà re non posse falli.

Tis most evident therfore and demonstrable, that
there is no certainty, but
where there is infallibility,
and that we can never be
said to be truly certain of a
thing, till, all circumstances considered, we see ourselves out of possibility of
being decieved hic or
nuncin that very thing.

#### ANIMADVERSIO.

Decima propositio est radix hæresis Socinianæ; confundit enim certitudin m cum evidentia. Licèt I ij enim

68 enim natura uter non possit dari certitudo absque evidentia, per Dei potentiam potest; ut pater in Fide Divina, cujus Miraculum ac præstantia est, quod certifimi fimus corum quæ non videmus. In ipfo limine Vindiciarum suarum facetur Sargentius, hanc 10. propositionem esse hæreticam; quatenus nimirum ait, se detestari ut dogma hæreticum illud quod docet, requiriad fidem, vel Regulam fidei, evidentiam per quam crediturus infallibiliter certus sit, se falli non posse.

## XI. PROPOSITIC. Error non plust pag. 169.

Debuisset (Adversarius) conari probare ( cum aßinsus requirat evidentiam, or firmus afsensus claram evidentiam), hanc haberi ab objecto, quâ innitatur ille firmus affensus: tunc enim certi esse possumus assenfum effe immutabilem, ac solide fundatum, vel cui falsum subesse nequit, qualem decet efse Fidem: non desultorium, inconstantem, ac debilem , qualis est opinio. At mei Adversarii, non possunt hoc præ-

What could do bim cre dit in this case is to offer to make it out that ( affent requiring evidence, and so, firm assent clear evidence) h has this clear evidence from the object to gound this firm affent, for thenwe may be sure his affent will be unalterable, and folidly grounded, or impossible to be false, as becoms Faith, not defultory, inconstant, and weakly built, as is the nature of opinion. But this my two Adversaries must not do, for how can they pretend to

rendere;quomodo enim prætendere possunt immutabilem affensum, si assensus non funderur in naturâ rerum immutabilium? Et ibid. à pag. 167. At si assensus de quo loquimur, cuique illemet ( Doctor Stillingfleet ) rem applicat, sit assensus Fidei, (qui necessario debet esse verus), tam assensus quam evidentia qua il'um immediate gignit, debent necessario fundari in natura rerum, aut certe in nihilo. Et sic obtenta evidentia est falfum lumen, & ipse assensus falfus est, & chimæricus.

Et infra pag. 169. si hic homo non possit oftendere assensum dependere ab objecto, vel ædificari supra immutabiles ac sixas naturas rerum, cur non possit suspicari, ac videre falsum esse assensum quem nunc elicit tanquam vean unalterable affent, if Affent be not built on the nature of thing; only which are unchangeable?

But if the affent wespeak of, and to which himself applies it, be that of Faith, which must necessarily be true; both it and the evidence which immediately breeds it, must forcibly either be built on the nature of things or else on nothing, and so both the pretended evidence is a false light, and the assent is self false and chymerical.

For why may not this man who firmly affents to a thing as true, now or to day, both suspect and see it to be false to morrow, unless he can shew that that affent of his depends on the object, or is bult on the unchangeably fixt nature of things, or what can 1 iij esta-

rum?

rum? Quid potest illum establish him in his assent stabilire in suo assensu of Faith, if that do not? Fidei, si ab hoc non siat?

#### ANIMADVERSIO.

Undecima quoque propositio favet Socinianis, Eunomianis, ac Petro Abailardo; Abailardus Fidem Christianam dicebat opinionem, ac astimativam, quia non habet certitudinem scientificam, fed obscuram; quam nec ullam aliam admittebat certitudinem Abailardus præter evidentiam. Manichæi etiam certitudinem Fidei obscuram videbant; ridetque Socinus, Blaklous, & Sargentius, ut late patet ex Prop. 19. Vide 3. part. hujus Tract. cap. 3. sec. 2. & Fidem Vind. Sargentii pag. 16. ubi distinguit Fidem ab opinione, per evidentiam hujus primi principii (Idem est idem secum) in Fide relucentem, minime verò in opinione. Et tamen in: Vindiciis suis detestatur ut hæreticam doctrinam Evidentiæ in Fide ac Regulâ Fidei, etsi eam hic. tuctur.

## XII. PROPOSITIO: Ibid. pag. 30.

Infallibilitas talis per assistantiam supernaturalem Spiritus Sancti consistit in sanctiate Ecclesia, quod est punctum Fidei.

Such an infallibility through supernatural assistance of the Holy Ghost, consists in the sanctity of the Church, which is a Point of Faith.

ANIMAD-

#### ANIMADVERSIO.

Duodecima propositio fundatur in illo errore Sargentii, ponentis totum robur ac certitudinem Fidei Christianæ in certitudine ac evidentia humanæ Traditionis, (juxta prop. 15.) Certitudinem verò Traditionis ait, (pag. 112. Surefooting), fundari supra cognitiones naturales, seu, sut loquitur ibid. pag. 110. ) Basis Traditionis est cognitio naturalis directe impressa per sensus suos, in quibus cognitionibus homo decipi nequit. Cum igitur homo (juxta Sargentium infra citandum) fit infallibilis hoc modo naturaliter, non egebit alià infallibilitate; vel assistentia Spiritus Sancti Ecclesia Dei, præter evidentiam Traditionis. Et in hoc sensu (pag. 126. & seq. Surefooting) interpretatur Sargentius illud Isaix c. 35. v. 8. Hac erit vobis directa via , ita ut stulti non errent per eam , hoc est ( inquit Sargentius cit ) evidens imperitissimo vulgo, aut evidens ex terminis; aliàs stulti possent errare in illà, casu quo indigeret discurrendi arce, vel sensui communi obvia non foret. Eth vero homines fint naturaliter infallibiles per traditionem humanam in rebus Fidei ( ut diserte Sargentius docet pag. 187. Error non plust, & pag 116. Reason against Railery tamen non audet dicere assistentiam Spiritus Sancti esse absolute superfluam ad Ecclesiæ infallibilitatem. Pelagium ergò imitatur dicendo, multum perfici per virtutes Christianas ( quæ Spiritui Sancto tribuuntur) infallibilitatem naturalem hominum; quæ consistit in propensione illorum ad dicendum

verum, quandò nihil lucri apparet quod possit illos retrahere à veritate; & in impossibilitate quod Parentes voluissent prodere proles ac posteros suos, doctrinam ullam quam à Majoribus non acceperunt, obtrudendo. De hac re instituit totum suum discursum nonum in lib. Suresooting à pag. 81. hoc titulo præsixo, Ostenditur incomparabile robur humanæ auctoritatis Ecclessæ, o quam infinité adjuvetur per supernaturales assistentias Spiritus Sancti.

At Spiritus Sancti assistentiam requiri aliam, præter veritatem naturalem, ac virtutes morales aut supernaturales hominum, seu sanctitatem Ecclesia, illorum veracitatem adjuvantes, seu roborantes, certum de Fide est; Duo sunt puncta Fidei, 1. quod Ecclesia sit sancta; 2. quod sit infallibilis; quamvis Sargentius illa duo confundere, ac in unum redigere velit. Quando credimus Ecclesiam Sanctam effe, credimus illius doctrinam sanctam esse, ac in illà esse viros sanctos. Quando credimus Ecclesiam esse infallibilem, credimus Concilia œcumenica (cum suo Capite) non posse errare in definiendo veram Fidem, ac decernendo bonos mores: hoc est, quò se inclinat suffragiis suis major pars Concilii cum suo Capite, per Spiritus Sancti assistentiam infallibile esse, de Fide est. At non est de Fide majorem partem ejusdem Concilii esse sanctam, aut præditam illis virtutibus, in quibus ponit Sargentius infallibilitatem Ecclesia per Spiritûs Sancti assistentiam: Ergo malè confundit, aut coatctat in unum, duos Fidei articulos. Sed latet anguis in herba. Reverà Sargentius non crediresse Fidei

HERESIS BLAKLOANE.

Fidei articulum, quod Concilium œcumenicum simul cum suo Capite, sit infallibile, ut videre est in Surefocting pag. 212. & 213. cujus verba nos referemus Prop. 25. Hoc tamen esfugium (etiamsi vera suisset doctrina contra Concilii infallibilitatem) nihil juvaret Sargentium: quia non est de Fide, quod major pars Ecclesiæ dissus (ad cujus infallibilitatem per Traditionem ipse recurrit), sit sancta, vel iis prædita virtutibus, in quibus ponit infallibilitatem Ecclesiæ per assistentiam supernaturalem Spiritûs Sancti. Unde (juxta doctrinam Sargentii) nec de side est quòd Ecclesia dissusva sit infallibilis, cùm non sit de side quòd major illius pars iis dotara sit virtutibus in quibus ipse ponit assistentiam supernaturalem Spiritûs Sancti.

#### XIII. PROPOSITIO.

In eodem lib. pag. 199. ubi ponit dogmata fua contra dogmata Adverfarii, hoc est Sargentii septimum dogma.

Quamvis pro Fide rudiorum sufficiat ut sint materialiter infallibiles, auctoritatem Divinam oppigneratam esse, tamen est absolute necessarium in iis qui reslectere ac dubia mo-

However it be enough for the faith of those whose downright rudeness lets them not reflect at all, to be only materially infallible that God's authority is eng g'd, yet t'is besides of absolute necessity to Reslect

vere

Teetia Proposisso damnata.

74 vere possunt, (præsertim si sunt valde acuti), ut discernant rationem aliquam, quæ ipsos decipere non potest,) vel ut sint formaliter aut scient fice infallibiles), auctoritatem Divinam reverà & actualiter oppigneratam ese pro illis punctis, alioqui sequeretur provisionem sufficientem à Deo factam fuisse ut salventur & credant stulti, nullam verò omnino provisione factam fuisse ut Fides gignatur in sapientibus; quam impossibile est expectare in viris acutis sine satisfactione in illis punct.s. Eadem formalis infallibilitas necestaria est pro sapientioribus in Ecclesia, tam ut defendant Fidem, & more scholastico stabiliant illius fundamenta, quam ut veritatem fidei profiteantur, aliaque munera quæ illis ut fidelibus conveniunt,

ters who raise doubts, especialy for those who are very acute, to discern some reason, which can not deceive them, or to be formally or knowingly infallible that t'is indeed actually engag'd for those points. Otherwise it would fellow that provision enough had been made by God to satisfy or cause saving faith in fools, and none at all to breed faith in men, which, without Citisfaction in this point, is impossible to be expected in such through-Sigh ed Reflecters. The ame formal infallibility is necessary for the wisest fort of men in the Church, b th to defend Faith and establish its grounds in a scholar-like way, as also for their pr fession of the truth of faith, and other obligations incumbent on them as faithful, a d'aftly, for the effects whi h are to be tred in them by Faith's certainty.

niunt, exerceat. Denique necessaria est pro effecti bus qui in illis gignendi sunt à fidei certitudine.

#### ANIMADVERSIO.

Decima tertia propositio coincidit cum tertià damnata Parisiis, adeòque in nullo sensu Catholico potest explicari, ut ( subscibendo Censuræ) fassus est ipsemet Sargentius. At in Vindiciis dicit se nunquam illam docuisse in librissuis, aut requiri evidentiam per quam crediturus infallibiliter certus sit, se falli non posse: illudque dogma ut hæreticum detestatur. Et tamen ex hoc dogmate Manichæorum, quod clarè hic inculcat labitur in Pelagianismum, ut patet in seq. Prop. Cohærenter enim infert ex hoc, non esse necessariam ullam piam dispositionem voluntatis ad supplendum defectum rationis, seu evidentiæ, quâ solâ homines acutos moveri posse rationabiliter ad credendum ait.

## XIV. PROPOSITIO. Ex Fide Vind. catâ.pag. 159.

Nullatenus necessaria est pia dispositio vo. luntatis ad supplendum defectum rationis propter quam assentimur, & ad flectendum intellectum ut credat ultra Moti-

No need then is there upon any account of a pious desposition of the wil, to peece out the defect of the reasons why we believe, and to oblige the understanding to affent beyond the

Kij

Motivum. Et pag. 157. Fides vel firmus & immobilis assensus propter auctoritatem, non est plene rationalis, &, per consequens, ex parte defectuosus est, si motiva fola non possunt convincere intellectum recte dispositum, sine assistentia voluntatis. Pag. 125. ejusdem Fidei Vindicatæ querit, Quare non sufficiat Divinæ providentiæ efficere ut actus Fidei fint veri in nobis, &c. Quid opus est cos esse veras nobis, vel debere nos scir, illas esse veras? Respondet, id ob duas causas requiri, quarum prima est, quod alioqui Deus homines modo præternaturali regeret, dum illis præciperet earum rerum veritatem profiteri ( etiam cum vitæ jacturà) quas non scirent esse veras. Altera verò est, quia quilibet actus

Motive.

Faith, or a firm and immoveable Assent upon authority, is not thoroughly rational, and by consequence partly faulty, if the Motives be not alone able to convince an understanding rightly disposed, without the will's assistance.

Why is it not enough for God to provide that our acts of Faith be indeed true in us, coc. but they must also be true to us, or be known to be true. I answer for two rea ons. One because Gods government of mankind would by this means be preternatural, obliging him to hold, profeß, and dye for professing the truth of those points, which he know'snot to befuch. The other reason is, because every Act of Faith, as exercis'd, would perpetually involve an errour, in case

vel assensus Fidei semper involveret errorem, siquidem Motiva, propter quæ assentimur, non concluderent veritatem. Quantumvis, enim fieri possit, ut ignare, five fortuito, ad veritatem deducamur per Motivum non conclusivum, tamen fieri nequit, ut, intellectus noster absque ullo Motivo assensum præbeat: assensus enim quilibet practice dicit, se esse verum propter hoc Motivum, vel rationem. Quare, si ratio fundans assensum; sit inepta ad concludendam rei veritatem, illud judicium, illeque affensus necessariò involvunt falsitatem vel errorem, quantumvis alioqui conformis sit rei abstractivè consideratæ. Tales proinde veritates cum fint nothæ, illegitimæ, & monstruos , Fides,

case the Motives to those assents were not conclusive of the truth of those points: For, how ever one may Ight by hap hazard, or through weakness, on a truth from an inconclusive Motive , yet since t'is impossible a rational Creature should affent but upon some Motive, good or bad; hence every affent practically implies (t'is true for this reason. ) Wherfore if the reason grounding such assents be unapt to conclude the truth of the thing, that judgment necessarily involves a falshood or errour; however it be otherwife, conformable to the thing abstractedly consider'd. Such truths then being bastard; illegitimate, and monstrous, both the intellectualness and supernaturalness of that virtue call d Faith, mak it scorn to own fuch def. clive productions.

in

78 HISTORIA ET CONFUTATION in quantum est virtus intellectualis, & in quantum est supernaturalis, tam deformes fœtus agnoscere dedignatur

#### ANIMADVERSIO. I

Decima quarta propositio est Pelagii ac Semipelagianorum hæresis, ut patet ex part 2. cap. 1 & 2. hujus Historiæ ac Confutationis Hæresis Blakloanæ. Quemadmodum Pelagius docebat tolli liberum arbitrium, si eget auxilio alieno ad volendum credere, sic docet Sargentius, tolli rationalitatem assensûs, si intellectus indiget imperio vel assistentia voluntaris piè disposita ad credendum, vel affentiendum. Ambo in eo errarunt, quod non animadverterent non sufficere vires naturales intellectus, aut voluntatis, ad actus supernaturales, fine speciali auxilio gratize interna. Sed non eodem modo errarunt. Pelagius nimium tribuens libero arbitrio, seu voluntati humanæ lapsus est in hæresim. Sargentius nimium tribuens Evidentia Motivorum, ac intellectus humani, in eandem'incidit Pelagii heresim. Et tamen in Vindiciis suis negat à se requiri pro side evidentiam quæ superfluam reddat piam dispositionem voluntatis ad ipsum assensum Fidei; clarè verò dicit in suà Fide Vind. pag. 154. piam dispositionem voluntatis requiri duntaxat ad inclinandum intellectum ut Motiva credibilitatis consideret. At hanc nunquam: quam Pelagius negavit. Nec consideratio Motivorum est actu credendi; ad quemlibet verò actum Fidei requiritur pia dispositio, & gratia interna supernaturalis.

#### ANIMADVERSIO .II.

Clarissimè requirit hic Sargentius evidentiam in ipsomet actu Fidei, datque rationem cur illam requirit, utpote actui intrinsecam, & essentialem. Quomodo verò conciliabit hanc doctrinam cum Vindiciissuis, in quibus ait, se nunquam illam docuisse, eandemque detestatut ut maxime hereticam? Ceitè satius suisset ingenuè retractare, suamque ignorantiam semel fateri, quam toties in heresi ac mendacio deprehendi. Hic (uti sepe alibi in librissuis) insinuat regimen Divinum, ac Eccelesiæ fore tyranicum (sic enim loquitur in Reason against Railery pag. 95) si nos obligaret ad credendum absque hac evidentia fidei intrinseca. Quod dictum hæresiaddit blasphemiam, illiusque absurditas patebit ex seq. Animadversione.

#### ANIMADVERSIO. III.

Quilibet assensus practice dicit se esse verum propter tale Motivum, nempe propter rationem formalem assentiendi; sed non quilibet assensus dicit, aut debet dicere, se esse verum propter Motivum illud visum. Neque enim opus est ut assensus sit invuitus veritatis, aut videat suam rationem formalem, seu motivum assentiendi. Actus sidei non vident revelationem Divinam, propter quam credimus,

HISTORIA ET CONFUTATIO dimus, vel assentimur. Ratio hujus rei est, quia veritas propolitionis, vel assensus, non consistit in intuitu veritatis, sed in illius conformitate cum objecto; propolitio autem vel assensus potest esse conformis objecto, etiamsi affirmans vel assen-tiens illam conformitatem non videat; satis est illam credere; ideò optime Aristoteles docet, Quia resest, vel non est, propositio est vera vel falja. Non dicit Aristoteles propositionem esse veram vel falsam, quia res cernitur vera vel falla esse, sed quia vera vel falsa est. Unde D. Aug. lib. de spiritu & litera cap. 31 ait, Quidest credere, nisi consentire verum esse quod dicitur? Manifestum verò est, quemvis posse consentire verum esse quod dicitur, (propter auctoritatem scilicet loquentis), etsi non cernat verum esse quod dicitur. Solus assensus evidens vel scientificus, est intuitus veritatis; assensus igitur obscurus fidei requirit assistentiam & gratiam supernaturalem Spiritus Sancti, & imperium voluntatis pie dispositæ ut quis illum eliciat, præter & post omnia illa quæ requiruntur ad considerationem: Motivorum.

## XV. PROPOSITIO. Ex Surefooting. pag. 10.

Manifestum igitur est, unicum tutamen ac totum robur Ecclesiæ, & Religionis Christianæ, situm esse in absolutá certitudine regulæ Eidei.

Tis manifest there fore that the only safe-guard and all the strength of the Church, and Christian Religion, is placed in the absolute certainty of the rule Fidei. Pag. verò 110. dicit, Basis Traditionis (quæ est ipsius Sargentii Regula Fidei) est naturalis cognitio directè impressa per sensus, &c.

The Basis of Tradition is natural knowledge directly imprinted by his senses,

rule of Faith.

erc.

#### ANIMADVERSIO.

Ex decimâ-quintâ propositione deducitur, certitudinem Fidei Christianæ esse naturalem duntaxat; utpote quæ tota sundatur in certitudine Traditionis humanæ, ac sensationum, quæ naturalis est. Item patet ex illa Sargentium collocare in evidentia Traditionis ac sensationis humanæ totum robur ac sirmitatem Christianæ Fidei; etsi in Vindiciis suis dicat se detestari hoc dogma ut hæreticum.

# XVI. PROPOSITIC. Reason against Railery pag. 54. & 55.

men

Cum totum negotium vitæ Christianæ (quæ ut sic, spiritualis est) consistat in colendo Deo in Spiritu ac veritate, appropinquando & ascendendo ad ipsum de virtute in virtutem, hoc est, à Fide in spem, à spe in Charitatem, culWheras, on the one side, where the whole buifness of our Christian life (which as such is spiritual) is to worship God in
Spirit and truth, or approach to him by ascending
from virtue to virtue, that
is, from Faith to hope,
from Hope to Charity, the

men totius perfectionis; tota interior fabrica ædificatur fupra firmum assensum veritatis punctorum, quibus inniti. tur nostra professio. Quapropter si fundamentum hujus assensûs non fit folidum, corruit totum ædificium. Tam verò cum natura res ita formaverit, idque nostri intellectûs axiomata dent, ut ii qui perfectâ ratione se ducunt (hoc est Sapientissimi quique) inepti sint ad assentiendum absque evidentià, cum tamen minus sapientes ( uti docet experientia) quâvis probabilitate contenti fint, hinc fit, nisi tales homines videant probationes absolute concludentes illa puncta ve. ra, inepti sunt ad iisdem assentiendum, vel amplectendum illa ut veritates certas; præserrim cum nulla sit necessitas affen-

top of all perfection; the whole interiour fabrick is built on a firm affent to the truth of the points which ground our profession. Wherfore if the foundation of this affent be not well laid, all the superstructures of Religion are ruinous. Now nature having fram'd things fo, and the Maxims of our understanding giving it, and that those who guide themselves by perfect reason, that is, the strongest and wisest souls, are unapt to affent but upon evidence, wheras the weaker fort (as experience teaches us) are apt to affent upon any filly probability), bence, unless such men see proofs absolute'y concluding those points true, they are una t to be drawn to yield to them, and embrace them as certain truths; efpecialy there be ng no necessivy at all to assent as there was to act outwardly, in regard nature has fur-

assentiendi, (ficuti fuerat operandi exterius), eò quod natura dederit nobis facultatem suspendendi; quam nihil subdere potest rationabiliter, (saltem in talibus hominibus) præter veram evidentiam ab objecto habitam, operando in illis hanc claram visionem, vel per se, vel per effectus vel causas, cum eodem necessariò connexas. Nullas alias evidentias novi.

furnish'd us with a faculty of suspending, which nothing can subdue rationally (in such men at least) but true evidence had from the object, working this clear sight in them either by itself, or else by effects or causes necessarily connected with it. Other Evidences I know none.

#### ANIMADVERSIO.

Decimasexta propositio involvit hæresim Pelagii, Manichæorum, & Eunomianorum; facit enim Fidem naturalem cum Pelagio; temerariam cum Manichæis, casu quo creditur ante evidentiam veritatis, quam ante Fidem requirit etiam Sargentius; requirit autem evidentiam intrinsecam vel objectivam, quam Eunomiani exigebant. Quomodo conciliabit hanc propositionem cum Vindiciis suis, in quibus detestatur hanc doctrinam ut hæreticam, & Paulo Heb. 11. contradicentem?

## XVII. PROPOSITIO. Ibid pag. 167.

Cum Christiani teneantur profiteri fuam Fidem ut veram, V. G. articulum Trinitatis, vel Incarnationis, seu quod Trinitas vel Incarnatio existat : & Prædicatum (existens) nullam ferre possit distinctionem dividentem ipsius notionem simplicissimam, ( cujusmodi est moraliter, verosimiliter, vel aliæ hujus generis scepticæ, vel semiatheistica loquendi formæ): sequitur, debere nos affirmare ac tenere quod absolute Trinitas, vel Incarnatio eft, ac per consequens, effe impossibile ut non sit : Unde sequitur, cum blasphemia sit dicere, Deum creasse naturam rationalem (vel naturam quæ assentitur propter Motiva), & imperasse ut eadem sit irrationalis, hoc

Seing then Christians are bound to profess their Faith true as to those points of a Trinity (for example) or Incarnation, or that a Trinity or Incarnation exists, and the predicate (existent), can bear no distinction dividing its simplest notion, uch as are, morally, hopefully, in great likelihood, or fuch. dwingling kind of sceptical or half- Atheistical expressions; it follows, that it must be affirm'd, and held that à Trinity or Incarnation absolutely is, and consequently that t'is impossible not to be: whence follows, that, it being blasphemy to say that God has made a rational nature, or a nature to assent upon Motives, and then comanded it to be notrational, that is, to affent beyond the Motive, which

hoc est, ut affentiatur ultra Motivum; quod est perinde ( quantum ad illum gradum affensûs ultra ) ac fine Morivo; concludere debemus, quamvis intellectus illa non penetret, vel deficiat in discurrendo circa illa, tamen fundamenta quibus innitimur tenendi ea, ut à Deo posita, debentesse absolute conclusiva, vel impossibilia non concludere rem esse; adeòque non esse solum moraliter certa, magnas apparentias, & probabilitates, reddendo nos immunes tolum ab actuali dubio. Quare si Doctor T. velit dignèscribere de fundamento Fidei, debet profireri ac producere talia: quandoquidem nihil aliud ad naturam Fidei pertingit, nec rationabiliter fundare valet obligationem à Deo nobis impo-

which is ( as to that degree of affent which is beyond) without a Motive, we must conclude, that however created understandings fall short in penetrating them, or miscarry in discoursing them, the grounds of our holding thus, as laid by God, must be absolutely conclusive, er impossible not to conclude, the thing is, and not only morally conclusive, morally certain, great likelihoods, faire probabilities, freeing only from actual doubt, and such like. Wherfore if Doctor T. would approve himself worthy to write or discourse concerning the grounds of Faith, he ought to profess and produce such, since nothing else reaches the nature of Faith, or can rationally ground the obligation imposed by Godhinself of professing and holding that the thing ab-Clutely is.

HISTORIA ET CONFUTATIO impositam profitendi ac tenendi rem absolutè effe.

#### ANIMADVERSIO. I.

Ex hac propositione constat mendaces esse Vindicias Sargentii; hic enim tuetur non posse dari certitudinem in Fide absque evidentia plusquam morali; imo nihil esse certitudinem (juxta prop. 19) præter evidentiam; adeoque evidentiam tam intrinsecam & essentialem Fidei esse ac certitudinem. Et tamen in Vindiciis suis dicit se nunquam hæc docuisse, ac ejusmodi dogmata ut heretica detestatur.

#### ANIMADVERSIO II.

Ex hac Joannis Sargentii ratiocinatione patet illum in suis libris agere de evidentia fidei regulæ, ac fidei veritatis evidentia intrinseca, & absolute, non supponendo Divinitatem Christi ab Heterodoxis agnitam; cum etiam pro mysterio Incarnationis exigat ab illis motiva adeò evidenter concludentia ejusdem existentiam, ut videant impossibile esse, Incarnationem non existere. Vide etiam Error non plust pag. 161. ubi ait,

Quod rationabiliter à Doctore exigere debemus, est, ut nobis afferat fundamenta pro suæ sidei certitudine quoad puncta deter-

What we are then in rea-Stillingfleet fon to expect from D' S' is, that he would bring us grounds for the certainty of his faith as to determinate points; viz. Christ's

God-

determinata, viz; pro Divinitate Christi, Trinitate, &c. & hæc adeò certa, ut non magis de illis dubitare possimus, quàm de rebus sensui ac rationi maximè evidentibus, uti ipsemet hic prætendit.

God-head, a Trinity, &c. and those so certain as that we may as well doubt of what we judge to be most exident to sense and reason, as doubt of them, as he here pretends.

Corruit ergò præcipuum Sargentii effugium, & explanatio, dum ait se argumento duntaxàt ad hominem, premere adversarios, ex suppositione nimirum, quod concedant Christum esse Deum.

## XVIII. PROPOSITIO. Ex sure footing pag 172.

Testis debet inniti evidentiæ à sensibus habitæ. Nulla igitur sunt propriè testimonia præter illa, quæ notitiæ sensitivæ innituntur; hec verò sunt certæ auctoritatis, si sinceritas Testiscatoris indubitata est, & via (vel canalis) quâ venit ad nos illa sincera notitia, sit nobis evidens, non aliter.

Et pag. 174. Verbo, (inquit), cum omnis aucto- Nor he a witneß (who ought to proceed upon evidence had by his fenses). None therfore are properly testimonies but those which rely on sensitive knowledge: and those are of certain authority, if the sincerity of the Testator be unquestionable, and the conveyance of his sincerely-meant knowledge to us be evident, not otherwise.

In a word, seing all testimonial authority, supposes auctoriras testimonialis supponat notitiam in Authore, & omnis notitia vel est à senlu, (quam vocamus experientiam), vel ab evidentia connexionis terminorum (vel ratione), & hec posterior notitia apra est facere Magistrum, hoc est, virum aptum ad convincendum vel docendum alium rationabiliter per media intrinseca, vel ad producendam in illo scientiam; & sic ineptus est ad testificandum; primum verò notitiæ genus possit esse medium duntaxat extrinfecum, aptumve ad gignendam Fidem verbi Testis, (nam quilibet veritatis puncti ignarus ( idque docet communis ratio) experitur, intellectum humanum errare posse, sensus autem in debitis circumstantiis non posse), sequitur,

lesknowledges in the Authour, and all knowledge is either from sense, call'dexperience), or else from evident connexion of Terms, (orreason), and that this later knowledge is apt to make a Master, that is, one fit to convince and teacher another rationally by intrinsecal mediums, or to cause science in him, and so is unfit for testifying: and the former kind of knowledge only is fit to be an extrinsecal medium, or apt to beget belief of the witnesses wo d (in regard any person unacquainted otherwife with the truth of the point, knowes by ordinary experiences and common reason that mens understandings may err, but their fen'es rightly circumstanc't, can not: ) it follows, that no citation in proper speech deserves the name, nor has the force or virtue of a Testimony, but those which are built on sense or expe-

tur, nullam citationem (vel quotationem) propriè loquendo mereri nomen, nec habere vim ac virtutem Testimonii, præter illas quæ sensu vel experientia nituntur: hoc ponderato ne unum quidem expresfum testimonium reperio contra ullum punctum Fidei nostræ, senfum oppignerans; hoc est, ne unum quidem quod meretur nomen Testimonii, vel quod vocari possit pars Traditionis.

experience. This weigh'd, reflecting on the main, I find not one express Testimony against any point of our Faith engaging sense; that is, not one that merits the name of a Testimony, or to be esteem'd a part of Tradition.

#### ANIMADVERSIO.

Ex hac decimâ octavâ propositione & ex 17. manisestum est, non teneri (juxta hec Sargentii principia) ullum hominem assentiri mysterio Incarnationis, Trinitatis, Divinitatis Christi, aut ulli, cujus veritas & existentia attingi non possit per sensus humanos. Nam ipsius Regula Fidei, est testimonium ac Traditio Ecclesiæ: Ecclesia verò est Congregatio Testium sidei dignorum: Testes verò Fide digni nulli sunt (juxta Sargentium), nec testimonium illorum est validum, si non habent notitiam sensurum existentiæ rei, vel veritatis, à

HISTORIA ET CONFUTATIO se ipsis testificatæ. Res verò ab Ecclesia testificatæ funt Divinitas Christi, Trinitas, &c Quomodo verò potuerunt Apostoli (com oculus vel sensus corporeus minime videre possit Divinitatem Christi) habere notitiam sensitivam existentiæ incarnationis, Trinitaris, &c. aut evidentiam fensitivam veritatis aut revelationis mysteriorum hujusmodi? Nam juxta Sargentium in prop. 17 evidentia existentia, aut veritatis horum Mysteriorum requiritur, nec satis est evidentia sensitiva Traditionis, vel pradicationis eorundem Mysteriorum; quia nimirum existentia & veritas iplorum Mysteriorum affirmatur per fidem, & non sola eorundem predicatio affirmatur; nam existentia & veritas Incarnationis V.G. fide creditur, ac de existentia & veritate ejusdem fertur testimonium per Ecclesiam: ergo de veritate & existentia ejusdem (& aliorum Mysteriorum), requiritur evidentia sensitiva in Ecclesia testificante, & credente Mysteriorum existentiam, juxta 17. prop. Nec satis est, (juxta has Sargentii propositiones) evidens esse per Traditionem, quod ille homo Christus, qui dicebat se Deum esse, illa mysteria prædicaverit ut vera. Traditio igitur vel testimonium reddens existentiam, vel veritatem mysteriorum Fidei evidenter certam, per sensationes, aut notitias sensitivas, (juxta prop. 17.), non requirirur ad Fidem, nec est regula Fidei Christianæ, vel siest, nemo tenetur, imò nemo potest credere illud mysterium Fidei Christiana; cum illa Traditio sensitiva non sit sufficiens Testimonium Divinitatis Christi, 'aliorumque Mysteriorum

riorum quæ per sensus attingi nequeunt. - Ex hac solà animadversione confutatur, ac corruit tota doctrina Sargentii tot voluminibus contenta; nec video quo pacto in sensu Catholico explicari possit. Uide eundem Authorem pag. 236. Surefooting, ubi fatetur, constare nobis debere per viam sensationum, doctrinam Ecclesia, traditam esse ab ipso Deo. Sed hoc modo non constat nobis (per Traditionem ) Christum esse Deum, adeòque nec à Deo nostram doctrinam traditam esse. Vide eundem Sargentium in suâ Fide Vind. pag. 105 ubi ait, Cum omnis attestatio evidenter sit de re, quam Testis scit veram esfe, &c. Sequitur Martyrem, vel Testem veritatis Fidei Christi, debere scire, illam esse veram.

#### XIX. PROPOSITIO.

In lib. cui titulus Reason against Railery pag. 85. concludit Fidem Christianam non esse rationalem, nisi motiva ad illam complectendam fint conclusiva veritatis doctrinæ Fidei. Et pag. 116. In his ergo viris, (doctis), quamvis dogmatis veriras desumatur ab objecto, (uti semper fit), tamen claritas ac firmum robur cjus-

So that by Dr. Ts. Logick no man can tell whether Christianity indeed be rationaly-wife, or paflionately-foolish, in case the Test of its certainty, or the adequate effect of its grounds be not a steady aflent, that t'is true, that is, if the motives to embrace it be not conclusive of the truth of its doctrin, but only exclusive of doubt.

In these men therfore, though M ij

ejusdem oritur ex perfectione intellectus benè culti. Et passim, imò ex professo docet, ( ut paret ex dicendis infra) nullam esse certitudinem præter evidentiam, quâ cernimus contrarium esse impossibile. Et ideo dicit evident am & certitudinem moralem, contradictioinvolvere nem; nec ullam de illâ mentionem debere sieri in rebus Fidei. In præfatione hujusmet fol. 16. ait, Tertium medium, quo nituntur, est, abuti naturâ veræ certitudinis, affigendo illi Epithetum moralis.

Ex Fide Vind. pag. 27. Notitia & certitudo funt proprii effectus evidentiæ, ortæ vel à re, vel ab Attestante, neque reperiri possunt ubi deest lumen intellectuale, emanans ab illo primo principio totius evidentiæ sæpiùs repetito (Idem est idem secum)

though the truth of their Tenet be indeed taken from the o ject, (ast'is always), yet the clearness, distinctness, ad firm strength of it springs from the perfection of their well cultivated understanding.

The third means they use is, to aluse and baffle the nature of true certainty, by clapping to it the Epithet of moral

Knowledge and certainty are proper effects of evidence, whether sprung from the thing, or fom the Attester; nor can they be where there is wanting the intellectual light, suing from that first principle so oft spoken of;

Ridet

Ridet evidentiam moralem, nec admittit ullam veram certitudinem sine clarissimà evidentià, nam in Fide Vind. pag. 36. sic air, non habetur certitudo donec cernatur, quòd illud primum principium (Res est eadem secum ) oppigneratum sit pro identificatione dua-. rum notionum ex quibus constat propositio illa de quâ certi sumus, hoc est, de veritate illius propositionis.

Ex Fide Vind. pag. 29.
Tunc determinatur intellectus juxta suam naturam, vel est certus,
quando res cernitur ita
esse utest. -- Vera & genuina notio certitudinis,
involvit absolutam impossibilitatem; ut illud
judicium quod determinat intellectum, sit
error, cum nihil præter
id quod revera est, possit cerni esse.

Ibidem

Certainty is not had, till it be seen, that that first principle (à thing is the lame with itself) is engaged for the identification of the two notions which make up the proposition we are certain of, that is, for the truth of that proposition.

So the understanding is then determin'd according to its nature, or certain, when the thing is seen to be asicis-The true and genuine notion then, of certainty imports an absolute impossibility that that Judgment wich so fixes and determines the understanding, should be an errour, or false, since nothing can be seen to be, but what realy is.

M iij Since

Ibidem pag. 35. §. 14. Cum vera certitudo gignatur in nobis per visionem quòd res est; id vero cerni non possit aliter quàm virtute principiorum, præsertim illius primi (Idem est idem secum) sequitur, &c.

Ibid. pag. 125. Veritas quoad nos, est idem cum nostro intuitu ejusdem, id est, cum certitudine vel determinatione nostri intellectûs, vi motivorum intellectualium.

Since true certainty is caued in us by seing the thing is, and this can not be seen but by virtue of principles (especially that chief one, Athing is the same with itself) it follows, &c.

Truth then to us is the same with our light of it, that is with certainty or determination of our understanding by sorce of intellectual Motives.

### ANIMADVERSIO, I.

In hac 19. Prop. Sargentius est Pelagianus, Manichæus, & Socinianus. Pelagianus, quatenus dicit firmitatem ac robur dogmatis, seu Fidei, oriri ex persectione intellectus bene culti. Manichæus, quatenus dicit Fidem Christianam non esse rationalem, si motiva ad illam amplectendam non sunt conclusiva vel demonstrativa veritatis doctrinæ. Socinianus, quatenus nullam in side admittit certitudinem præter evidentiam. Si Catholicus in Vindiciis suis est, mendacissimus Catholicus est; cum dicat, à se nihil horum doceri in libris suis.

ANIMAD-

## ANIMADVERSIO. II.

A pag 226. Reason against Railery usque ad 235. conatur Sargentius probate contra Tilitson, (& quidem satis clarè id probat) se cum Thomâ Albio (alias Blakloo) sentire, quatenus requirit evidentiam coactivam in Motivis credibilitatis, ut Fides Christiana sitactus prudens ac licitus. Dum enim Tilitson ait, Denique D. Albius (seu Blaklous) expr. se contradicit huic principio D. Sargentii, &c. (pag. 227.) Respondet pro se ac Thomâ Al-

bio Sargentius pag. 22.

Ille (Blaklous) reprehendit pag. 6 (Prefationis) illos qui non afferunt certitudinem absolutam, vel coactivam intel lectûs. Et in fine s premit illos qui dicunt illa (moralia) motiva esse talia, quibus omnes tenentur submittere, ut ostendant qui fieri possit ut omnes teneantur credere id, quod evidenter vident posse esse falsum. He blames those who bring not an absolute certainty or coactive of the und rstanding, and at the end of that §. he presses those who say those (moral) motives are such, as all are obliged to yield to, to shew how all can be bound to believe that which they evidently see may be false.

Hic obiter noto & Blakloum & Sargentium reos esse maximi stuporis ac inscitiæ, in eo quod putent, non videre veritasem vel revelationem Fidei evidenter, coincidere cum hoc, quod evidenter videant

76 HISTORIA ET CONFUTATIO rem vel assensum Fidei posse esse falsum. Nam eo ipso tempore quo non videmus Fidei veritatem, credimus certissimè rem creditam ac Fidem, non posse esse falsam.

# XX. PROPOSITIO. Error non plust pag. 21.

Directe opponitur rectærationi, & naturæ humanæ, ut à Deo nobis datæ, assentire & profiteri quòd puncta Fidei sunt vera, (uti exigit illius natura à Christo stabilita), casu quo solà Divina auctoritate nobis innitendum sit, tanquam formali Motivo credendi, si tamen cum de illorum veritate disputandum est, non possumus videre fundamenta ulla absolute certa, (hoc est, evidentia, juxta prop. 19. præced. ) quod revera Divina auctoritas adsit, & quasi oppignerata sit pro veritate prædictorum punctorum.

But t'is directly opposit to human nature as given us by God, or to right reafon , to affent and profess that points of Faith are true, ( as the nature of Christianity setled by our saviour enioyns us), in case we are to rely folely on the Divine authority for the formal Motive of this our believing or holding them (uch, and yet when we come to doubt concerning their truth, can not possibly arrive to see any grounds abfolutely certain that the Divine authority is indeed engag'd for the truth of the said points.

Vigesima propositio coincidit cum illà quam anathematizavit Sargentius ut homine Catholico ac mentis compote indignam; patet ex ipfius Facto manu sua propria scripto, quod misit Archiepis. copo Dubliniensi, quando mota fuit controver-Hujus propositionis ac doctrinæ refia Parifiis. nuntiatio à Sargentio facta, in causa fuit, cur Dubliniensis in Appendice ad Tractatum suum contra hæresim & Atheian, laudaverit doctrinam Sargentii retractantis, revocaveritque Censuram olim contra Sargentium editam : at illam postea renovare coactus fuit Dubliniensis, cum inconstans aut pertinax Sargentius ad vomitum reversus est, nec non hanc & multas alias erroneas propositiones in libris suis defendere voluit, postquam malæ luæ caulæ Patronos ( non fine ingenti orbis Ca-

Patet verò ex hac 20 Prop. quam mendaces sint Vindiciæ Sargentii, vel ipse Sargentius, dum negat requiri à se pro assensu ac professione Fidei, evidentiam revelationis, vel Divinæ auctoritatis; In Vindiciis fatetur hanc doctrinam esse hereticam; in libris eandem docet ut Catholicam. Expeditne hujusmodi libros à Catholicis legi?

tholici scandalo) expertus fuerat.

XXI. PROPOSITIO. Reason aguinst Railery pag. 178.

Dicopræterea, aliud

est

But I say withall, that

est

N t'is

98

est movere hominem ad inquirendum & inclinandum ut assentiatur, aliud eundem stabilire in firmissimo assensutalium punctorum, ut veritatum certarum absolute, quod ad Fidem requiritur. Vnde afferohunc posteriorem effectum non posse rationabiliter produci sine fundamentis verè evidentibus, & rem absolutè concludentibus, ac scibilibus per evidentiam practicam omni hominum generi, vel etiam doctis per concludentem certam probationem, quam ego demonstrationem voco. Assero præterea (pace Theo. logorum illorum ) Motiva prudentialia duntaxat, videri impropria in hoc calu, & requiri principia sa intia, non prudentia, ut rationabiliter reddamur certi abfolutè veritatis aut falsitatis rel.

t'is one thing to move a man to enquire, and incline him to affent; another thing to settle him in a most firm affent to such and such points as absolutely certain truths, which is requisit to Faith. Herupon I affirm that this later effect can not be wrought rationaly without grounds truly evident, and absolutely conclusive of the thing, and knowable either by practical self-evidence to men of all forts, or also to the learned by a certainlyconcluding proof, which I call a Demonstration. I affirm moreover ( with due respect to those Divines ) that Motives, only prudential, seem improper to be nam'd in this case; and that they must be Principia sapientia, and not Prudentiæ, which canrationaly make us absolutely certain of the being or not being of any thing, that is of its truth, or fals. hood.

In

In lib. cui titulus surefooting discursu 9. pag. 81. sibi objicit, non videri necessariam asliftentiam Spiritus Sancti ad Fidei assensum, si credibilitatis Motiva cogunt intellectum ad assentiendum, Sed dicunt aliqui, (inquit), totum hoc à naturâ pender, ac per hanc methodum Paganus, ingenii naturalis sui vi, fieri poterit bonus Christianus. Responder.

But all this is nature may fom fay and by this method an Heathen may by his natural wit, becom a good Christian.

### ANIMADVERSIO.

Vigesima prima Propositio est Manichæa & Pes lagiana; tribuit enim certitudinem Fidei, evidentiæ naturali demonstrativæ; auque sine tali evidentiå, non posse rationabiliter produci vel elici assensum Fidei; damnatque omnes Scriptores Orthodoxos; quorum ne unus quidem exigit principia sapientiæ, seu demonstrativa, pro Fidei assensu. Quam contrarius sibi est Sargentius in libris, ac in Vindiciis suis, patet. In libris, hujusmodi hæreses clarissime docet; In Vindiciis impudentissime negat illas à se doceri; At Vindicias supprimit, putatque clandestino illo scripto satisfactum iri Curiæ Romanæ. Nos hoc premimus, ut scripto

impresso detestetur hec dogmata ut heretica, quæ in occultatis Vindiciis satetur ipsemet heretica esse : nec aliam contra Sargentii libros exigimus
Censuram, etsi librorum cupiamus prohibitionem.

# XXII. PROPOSITIO. Surefueling pag. 81.

Siper vocem (natura) intelligitur ratio in quam influunt Motiva proposita per specialem Dei bonitatem, ut animæ consequantur beatitudinem, miror quid aliud est supernaturalitas, præter id quod objicientes vocant naturam? Nec capio cur ratio directa per talia lumina & objecta, qualia vis naturæ nec intendere, multò minus efficere potuisset, non debeat dici affecta su ernaturaliter, etiamsi ista objecta sive Motiva connaturalia sint animabus nost is: cum evidens sit nos uti vel ipsa potentia naturali rationis nostræ in dif-

By which word nature, if the objecter means reafon wrought up n by Motives laid by God's special goodness to bring souls to bliß, I wonder what else is supernaturality, but this which he miscalls nature, and why reason, rectifyed by such lights and proposals as the force of nature could not have aym'd at, much leß effected, ught not to be faid to be affected supernaturaly, however those very Motives connatural to our ouls: it being evid nt that we use even the natural power of our reason in descoursing of things above our reason; and on the other side to expect no constant way or

com-

cur-

currendo de rebus supra naturam. Ex alia verò parte, à Deo viam aliquam constantem, aut femitam communem Motivorum positorum pro salute generis humani non expectare, sed extraordinarias inspirationes pro fingulis hominibus, plane evertit Divinæ providentiæ optimum ordinem, estque ipfa notio Fanaticorum.

common path of motives laid for the sa vation of mankind, but extraordinary inspirations for each particular man, unravells the order of God's best providence, and is the very notion of Fanatick ness.

## ANIMADVERSIO. I

Per hanc vigesimam-secundam propositionem tollitur & necessitas & supernaturalitas Gratiæ, ut latè ostendi in Tract. contra Errores Blakloi & Sargentii. Vide part 2. c.3. & seqq.

## ANIMADVERSIO. II.

His dictis transit ad probandum, Christianorum Traditioni multò tutius innitendum, quàm aliorum quorumvis hominum, propter virtutes ipsis proprias, & Motiva suturorum & æternorum bonorum, quæ ipsos, magis veraces, & minus fraudi obnoxios reddunt.

Quæ nos (inquit pag. Which we rightly call Af-82.) appellamus assistentias N iii Ghost. 102 HISTORIA ET CONFUTATIO

tias Spiritus-Sancti. Ghost.

Judicet Lector quam jejune sentiat, & scribat hic Auctor, de interno Spiritûs-Sancti moru ad generandam & firmandam Fidem, & quam sit alienus ab agnoscenda supernaturalitate ac necessitate gratiæ: adeò certè ut excludat piæ dispositionis voluntatis necessitatem post Motivorum considerationem. Quod plane hæreticum est, ut beneprobat Suarez lib. 2° num. 3° Dico ergo 1° ad credendum sicut oportet ea quæ divinitus revelantur, necessarium est ex parte intellectus speciale Dei adjutorium, à R evelatione, seu sufficienti objecti propositione distinctum. Est de Fide. Quod ibi late probat ex Scripturis & Conciliis, &c. & ratione; quia actus Fider fundatur per se in solà auctoritate Divina obscurè revelante, & ad illam reducit omnia principia credendi tanquam ad rationem formalem propter quam firmissime, & tanquam omnino infallibilem creditur quidquid hac fide creditur. Hic autem modus credendi superat naturales vires intellectûs, quia proprio lumini commensurantur; ergò per se & exproprià ratione talis actus fieri non potest sine viribus gratiæ.

# XXIII. PROPOSITIO. Ex Fide Vind. pag. 165.

Ve bum (Fides) appl catum illis personis simplicioribus, de quibus supra, non signisicat idem atque signisiThe word (Fath) then applyed to those week perfons now foken of, signifies not the same, as when this found in the generality

cat cum in multitudine assentientium invenitur; sed meram credulitatem imprudentem rei cujuscunque narratæà persona, quæseriò loqui videtur, & à credente putatur se sapientior, vel melius informata. Quod assensûs genus si benignis juvetur circumstantiis à Dei providentia positis, iis præsertim mediis, quæ in Ecclesiæ disciplina inveniuntur, ita ut amorem Cæli super omnia gignat, sufficere potest ad salvandum illos simplices ac bone intentionis Catholicos. At quam incompetens pro stabiliendo vel propagando Christianismum, (vel Fidem Christianam), sit assensus non meliu fundatus, id est, quam ineptus ad fines, or quam insufficiens ad effectus vera Fidei producendos, ( vel Fidei in multitudine Fide.

lium

of the Assenters , but meerly a simple credulity of any thing told them by a person that looks seriously when he speaks it, and is conceited by the Believer to be wifer, or to have heard mo re than himself. Which kind of affent if it be seconded by God's providence, especially by such means as are found in the Discipline of the Church, so as it begets a lone of heaven aboue all things, may suffife to save thise weak and well meaning Catholicks. But how incompetent an assent no better grounded were for the establishment or propagation of Christianity, that is how insufficient for the body of the faithfull or the Church, how unfit for the ends, and unable to produce the effects true Faith, (or the Faith found in the generality of the Faithfull), ought to do, needs no declaration to manifest it, since no person of ordi-

#### 104 HISTORIA ET CONFUTATIO

lium repertæ), non eget declaratione, cùm nemo vel vulgaris capacitatis facilè possit continere se à risu, dum observat ridiculam levitatem hujusmodi assentientium. ordinary capacity can without difficulty refrain from fmiling at the ridiculous levity of such kind of Affenters.

## ANIMADVERSIO.

Hæc vigesima-tertia prop. docet, posse salvari homines simpliciores absque verà Fide; de qua hæresi latè in nostro Tract. Vide hanc Historiam part. 2. cap. 3. sec. 4. Ideo verò singit Sargentius hanc semisidem, quia docet hic & passim, ad veram sidem requiri evidentiam infallibilitatis regula sidei, nec non evidentiam veritatis, (seu impossibilitatis falsitatis), actus sidei. Et tamen in Vindiciis hæc detestatur ut hæretica, & Paulo Heb. 11. contradicentia.

## XXIV. PROPOSITIO.

In Errore non plust pag. 9. & 10. ponit approbatque hæc duo principia Doctoris Stillingsleet, Adversarii sui, sic. 1. Vt homo pareat Dei voluntati, necesse est ut sciat quanam sit, ad id manifestatio

That in order to mans obeying the will of God, it is necessary he know what

tatio aliqua Divina voluntatis necessaria est, tum ut homo sciat quid debeat facere, tum ut Deus illum juste puniat si non fecerit. it is, for which, some manifestation of the will of God is necessary, both that man may know what he hath to do, and that God may justly punish him, if he do it not.

Quidquid Deus revelat homini, est infallibiliter verum, & cum intendatur pro Regula obedientia hominis, certo sciri potest esse Divina voluntas. Whatever Godreveals to man, is infallibly true, and being intended for the rule of man's obedience, may be certainly known to be his will.

## ANIMADVERSIO. I.

His duobus principiis (quæ fallacia sunt) sic Sargentius subscribit loco cit.

Valde probo hac duo I approuve very well of principia. I approuve very well of these two principles.

Et quia visus est (Stillingsleet) non satis clarè Sargentii errorem ac evidentiam demonstrativam ad fidem & Mores requisitam, explicasse, ibidem addit Sargentius.

Rogo principiorum horum Authorem ut verbum (man festatio) ac (certò sciri) intelligantur in sua propia significatione, pro vera vel absoluta Certitudine, & non abusive, uti Doctor

And to this end Imake it my request to the proposer of them, that the word (manifestation) and (certainly known) may be understood in their proper signification; for that which is true, or absolutely cer-

Ti- O tainty,

### 106 HISTORIA ET CONFUTATIO

Tilitson solet, pro certitudine tali, quæ reverà incertitudo est, ut latè ostensum est in lib Reason aginst Railery pag. 233. tainty, and not be taken abusively, as Doctor Tilitfonstill takes it, for such a certainty, as is indeed incertainty; as is shown at large in Keason against Railery.

Et passim definit absolutam certitudinem, esse certitudinem ejulmodi, quæ opponitur morali. Hanc certitudinem absolutam, seu evidentiam claram, (loquitur enim de certitudine quoad nos) nec aliam admittit, ab evidentia distinctam ut videre est in prop. 19. ) dicit esse regulam & Fidei , & morum, seu obedientiæ nostræ erga Deum; adeòque non posse nos à Deo puniri, (& per consequens non posse nos peccare) si non scimus certo Dei volunratem, hocest, preceptum aut prohibitionem Divinam. Non sufficit ergo evidenția moralis Divini verbi, aut voluntatis, (prout nobis per Ecclesiam proponitur), ad inducendam obligationem credendi aut operandi juxta definitiones aut Decreta Ecclesiastica. Demonstrationes requirit Sargentius ad convincendum Deum revelasse quæ credenda funt,ac prohibuisse quæ vitanda sunt Interim ergò genio indulgendum, nihil Christiana Fide credendum, sed omni veritatis assen'ui, praxique virtutis supersedendum; ita enim ubique Sargentii libros intelliget attentus & acutus Lector. Docet ex professo in Reason against Railery per totum discurfum quintum pag. 87. ad actionem virtutis non sufficere bonam intentionem recte operandi.

Unde, si absolute certi whence, if we can not be non abso-

non fimus (hocest, evidenter certi, ut ille pafsim explicat), nos fequi veritatem, non possu. mus absolute certi esse actionem ullam effe virtutis. Et infrà. Certum porrò est generalitatem Gentilium, qui coluerunt Junonem , Venerem, Vulcanum, &c. habuisse bonam intentionem in communi, liberosque fuisse ab actuali dubio, imo habuifse certitudinem moralem D. Tilitsoni , hoc est , habuiffe firmum or indubium assensum talibus innixum fundamentis, quibus abunde satisfieret homini prudenti; quia multi illorum fuerunt viri magnà prudentia naturali præditi & de facto satisfactum illis fuit per Motiva quæ habuerunt pro Polytheismo. Quapropter nisi Doctor Tilitson proferat in medium fundamenta immobilia (hoc

absolutely certain any Tenct we follow, is truth, we can not be absolutely certain any action is virtuous.

For t'is questionless that the generality of the Heathens, who worship'd Juno, Venus, Vulcan, and the rest of that rabble, meant well in common, were free from actual doubt nay had Doctor T's. moral certainty too, that is , had a firm and undoubted affent upon such grounds as would fully fatisfy a prudent man, for many of them were men of great natural prudence, and were actually (atisfy'd with th motives they had for Polytheifm.

Wherfore unless Doctor Tilits in produces ome immoveabl grounds to e ablish Christian to to be most O ij cer-

### 108 HISTORIA ET CONFUTATIO

(hoc est, juxta Sargentium, Demonstrativa), ad stabiliendam certissimam veriratem Christianismi, (præsertim existentiæ Deitatis, quâ debilitatà omnia corruunt), nunquam convincere poterit, quod operari vel pati pro Christianismo, sit virtus; sed perindè esse ac operari ac pati in Paganismo pro falsis Diis.

certainly true, est ecially the Existenc of a Derry, which enfeebled, all the rest falls down to the ground, he can never convince that either assing or suffering for it is a virtue, any more than it was in Heathenism, when the same was don for their false Gods.

## ANIMADVERSIO II.

Fateor, Sargenti, me haud fatis mirari posse vel inscitiam, vel impietatem tuam, dum asseris Generalitatem Gentilium, qui coluerunt falsos Deos, habuisse pro eo cultu, vel pro assensu erroris illius, fundamenta quibus abunde satisfieret bomini prudenti. Certe si talia fundamenta habuerunt, excusabiles fuerunt, nec peccaverunt sequendo talis prudentiæ dictamen. Paulus verò ad Rom. dicit, illos fuisse inexcusabiles, & insipientes, or stulto factos; mutando scilicet gloriam incorruptibilis Dei in similitud.nem imaginis corruptibilis hominis. Tu dicis habuisse Gentiles pro Polytheismo certitudinem moralem D. Tilitsoni, hoc est, fundamenta quibus abunde satisfieret viro prudenti. At viro prudenti non satisfit abunde (in re tanti momenti) per argumenta gumenta ulla quæ moralem certitudinem ac evidentiam veritatis non afferunt: hæc autem certitudo & evidentia, extinguit, excluditque omnem probabilitatem à parte opposità, & quidem adeò clare, ut contra prudentiam peccet, quicunque amplexus fuerit doctrinam adversam, cum in re, vel assensu, ex quo pendet salus æterna, evidentia & certitudo moralis habenda est, necullus vir prudens minori contentus esse debet, aliàs meritò peribit. Non solum ergò non peccarunt Gentiles, colendo Junonem, Venerem, Vulcanum, &c. ut Deos, sed peccassent si illos ut Deos non colerent; cum pro illorum cultu stererit evidentia ac certitudo Moralis, hoc est, fundamenta quibus abunde satisfieret viro prudenti in negotio æternæ salutis.

Vides Sargenti, quò te præcipitat error exigens evidentiam demonstrativam vel plusquam moralem, ut quis valeat licité credere, ac operari: absque illà in actu Fidei, & actione morali, dicis evinci non posse, agere, vel pati pro Christo, plus habere virtutis aut meriti, quam agere, vel pari pro falsis Diis. Adeone extinctum est in te lumen Fidei, ac rationis, ut ad rectè credendum exigas cum Manicheis præviam demonstrationem veritatis? Ecce quam turpiter erras. Si Demonstrationem existentiæ Dei, aliorumque mysteriorum Fidei habuisses, non debuisses (ut Christianus) corum ulli assențiri propter demonstrationem, sed propter revelationem Divinam ab Ecclesia propositam; alias non credes ut Christianus, sed scies ut Philosophus; Oin

non credes quia Deus dixit, sed quia ipse demonistrasti. Hæretica verò pertinacia est, nolle assentire Dei existentiæ absque Demonstratione. Vide Methodum Dubliniensis Atheos & hæreticos convincendi, 2. part. cap. 4. hujus Historiæ.

# XXV. PROPOSITIO: Ex Surefooting pag 212.

Scholastici ad libitum disputant de summi Pontificis infallibilitate; nonnulli illam denegant Papæ & Clero Romano; alii Synodo Provinciali; quinimo nonnulli, quorum libri extant, nec Censura notati, tuentur posse Concilium generale in errorem labi; at ne unus quidem asserit Traditionem aut vivam vocem Ecclesia essentialis (hoc est , diffusivæ) , potuisse errare. Nam qui hocafseret, totam Fidem suam in dubium vocaret, desineretque Christianus esse. Cum igitur hoc ab omnibus, firmiter, & adeò absolutè teneatur, ut in nullo casu errare poslit;

Schoolmen at liberty quastion personal infallibility of the Pope; some grant it not to him and his Roman (ler) y; some quastion. that of a Provincial Synod; nay fom, whose books. are extant and yet uncensur'd, maintain even a general Councel may possibly erre; but nor one I have heard or read of , affirms ; that Tradition, or the living voice of the Church essential could erre. Forin doing so, he would call all his Faith in qu stion, and so cease to be a Christian; This then being held by all; held firmly, and that it is absolutely infaliible, so that in no case it can err, the others only by some, and fain-

possit; alia verò à quibuldam duntaxat teneantur, & quidem non adeò firmiter ac hos ( ut apparet ex permissione dubitandi in Fidelibus), imò nullo modo teneantur esse infallibilia, nisi quædam conditiones observentur, in quibus etiam variant Theologi; D. Stillingfleet, aliique scriptores Pro testantes videre possunt quid sibi faciendum, si candidè velint impugnare Catholicam Ecclefiam, & non terere tempus in disputando con-Esa privatos opinatores.

faintly in comparison, (as appears by the Faithfulls permitting them to be queftion'd), nay, not held at all infallible, but upon supposal of certain conditions to be observ'd, in which also Divines differ, M' Stil. lingfleet and other Protestant writers may fee what they have to do, if they will candidly impuga the Catholik Church, and not trifle away time in wrangling with some privat opinaturs.

# ANIMADVERSIO.

Ex hac propositione maniscstò colligitur, Sargentium esse in câ Blakloi sententià, ut putet non
esse contra Fidem, asserere Concilium generale
posse labi in errorem: dicit enim hoc assirmari à
Theologis quibusdam, quorum libri extant, nec Consurà notati sunt Non ausus est nominare Blakloum
Blakloista. Sargenti, nec Catholicus, nec verus
Christianus est, qui dixerit Concilium generale
posse errare; æquè desinit Christianus esse id asserendo,

HISTORIA ET CONFUTATIO rendo, ac dicendo Ecclesiam diffusivam vel essens tialem posse errare. Non ergò Catholice loqueris, dum vocas illos qui infallibilitatem Concilii generalis tuentur, privatos opinatores. Non opinatores, sed Orthodoxi sunt, qui Conciliorum infallibilitatem docent; hæretici sunt, qui contratium tenent. Ignarum Logicum vocat Petrus Valesius Archiepiscopum Dubliniensem in suo libello famoso seu Epistola ad Haraldum, contra ipsum & Curiam Romanam edito; quia dixerat is Præsul nullum Authorem Catholicum docere, posse Coneilium œcumenicum à summo Pontifice confirmatum, in errorem labi. Idem semper dicit: Idem dicit Suarez p. j. de Fide sect. 7. n. 9. his verbis. Addendum vero est secundo, Concilium generale, in quo Papa non adest per se, sed per legatos, postquam ab ipso Papa confirmatum est , esse infallibilem regulam Fidei Est assertio de Fide, in qua omnes Catholici conveniunt. Idem dicit Bellarminus lib. 2. de Conciliis & Ecclesià cap. 2. Verba illius sunt. Ac ut à prima questione principium faciamus, haretici hujus temporis nullum Concilium esse volunt, quod errare non possit. Ita Lutherus, Gr. Catholici verò omnes constanter docent, Concilia generalia à summo Pontifice confirmata, errare non posse, nec in Fide explicanda, nec in tradendis morum præceptis toti Ecclesiæ communibus. Idem dicunt omnes Catholici scriptores. Ne mirere igitur Sargenti, si Blakloum, Te, ac Valesium, dicentes contrarium, à Catholicorum numero excludamus.

At quoniam Valesii istius jam aliqua sacta mentio est, pace tuâ Lector, paucis verbis characterem

M3:

viri sic habeto. Erat is Fraterculus à primo ingresfu suo in ordinem S. Francisci, seditionibus & rixis serendis (quod vel ipse Ordo jam palàm loquitur) natus ac factus; adeò ut quod Nazianzenus de Juliano Apottata, idem de Valesso adhue Novitio Darensis Episcopus non sine gemitu dixerit, O quantam Romanæ Ecclesia pestem hic Ordo suo sino ac gremio fovet! Prædictionem nostro malo veritas post subsecuta confirmavit. Nam Civilium bellorum initio continuò commovendis subditorum in Regem suum animis classicum cecinit, dum ejuldem genii ac nominis sui sociis adjunctus, adhortamentis & impulsu suo militibus aliquot Anglis prælio captis, ac in Fidem receptis, crudelitate plusquam barbarâ ad Jonjonii pontem in agro-Bermingamio exitio fuit.

Post verò ubi cum Ormonio Duce, Regis nomine, pax cum Hibernis inita suerat an. 1646. hic quietis impatiens, ac Religionis nescio quo prætextu, nec non spe Episcopatûs illectus, turbare denuò rem cœperat scripto ac verbo, Hibernos iterum ad arma & cædes vocat, Excommunicationem suis manibus ad Arcis Kilkenniensis valvas assigit, æternam damnationem Præsidiariis sub Illustrissimo Montgaret Vice-Comite, Regi sido, magno æstu comminatus nisi Castrum istud intra paucas horas partis alterius potestati ac ditioni permitterent, quod secerunt, Censuræ metu perterriti.

Ubi verò hacce Episcopatûs spe falsum se vidisser, quod in Regem ac Proregem Ormonium, jam diu conceperat odium, in Nuntium Apostoli-

114 HISTORIA ET CONFUTATIO cum, à quo illusum se crediderat, amens effudit, publico libello edito pro câ pace, quam imporenti furore prius rejecerat. Cum verò hoc aftu nihil admodum proficeret, nec paupertatem religiosi instituti sui patienter jam ferret, novas artes quibus libertati suæ ac lib dini litaret indulgentius, commentus est. Fidelitatem quam priùs utique ipse mirum quam violaverat, magnis vocibus insonat, Compatriotas suos de persidia quam facto suo eos edocuerat, multis incusat; cui malo abstergendo ( si Deo placet ) Instrumentum quod Remonstrantiam nuncupaverat elaborat. Huic verò cum notæ Fidei plures se se opponerent, (non enim scripto instrumento iis opus fuerat, quorum ut & majorum suorum fusus pro Anglia Regibus fanguis annis plusquam quingentis fidem fecerat), famosos libellos suos uno velur fasciculo complexus, faraginem suam bene foliatam nuper edidit, in quâ Historiam malâ fide, dogmata inconsequenti doctrina, viros eminenti eruditione, fidelitate & natalibus illustres, Proditorum, ignarorum, discolorum, egregiis titulis scurrili impudentia cohonestar. Hos inter Illustrissimum ac Reverendifsimum Dubliniensem Antistitem, Joannem Talbotum Frattem ejus, Patrem Nicolaum Netervilium, ambos Societatis Jesu Sacerdotes, Petrum Generum Ordinis sui Provincialem, & alios plures, consueris mendaciis, arque imporenti virulentia sua proscindit. Quibus quam gloriosum su à tali viro impeti, nihil opus hoc loco dicere, quem Apostasia à Fide, in Regem proditio, savitia in languisanguinem innocentem, in summum Pontisicem ac Præsules Catholicos odium implacabile, parisua infamia, & illorum laude, Orbi notum ac detestabilem reddit. Ad Blakloistas redeo.

Dices profecto, Lector Catholice, mirum non esse, si hæc causa solicitos tenuerit Blakloistas, & suspicati fuerint viri prudentes, co consilio ambitum vel acceptum fuisse à D. N. Famulatum Eminentissimi Cardinalis Houardi, quò purpurati Patroni auctoritate declinaretur aut differretur impendens contra Sargentii libros Censura; sed imprudenter putarunt Fautores Sargentii, pium Principem futurum hæreseôs Promotorem. Certe hæresim promover quicunque labros hæreticos Censurà liberat. Quinimò vel ipsa Censuræ suspenfio imbecilliorum animos torquet; purant enimex dilatione vel mitigarione sententia, confirmari opiniones Romæ femel examinatas, & facile creditur, ne ad momentum quidem connivere in pravo dogmate sedem illam, ad quam perfid a non habet accessum. Etsi verò nos, uti par est, Censuram ipsam, rempusque Censuræ, Pontifici maximo relinguamus, tamen nostra sententia est, omne tempus damnandæ heresis maxime opportunum este; nec credimus illis sciolis, qui dicunt ex librorum Sargentii prohibitione ac Centura, magnos ciendos tumultus. Nam fi Blakloi libri absque strepitu ac schismate damnari sunt, non est cur schisma vel tumultum ex librorum Sargentii damnatione timeamus, cum hi nihil aliud fint, quam librorum Blakloi nova ( & quidem minus correcta) editio.

P ij Quảm

Quam necessarii fuerint conatus & clamo es centra errores Blakloi & Sargentii.

Quam opportuni & necessarii fuerint clamores Georgii Leyburni, & Archiepiscopi Dubliniensis contra Blakloum & Sargentium, liquet fatis ex ingenti & incauto plaulu, quo illorum libri à quibuldam recepti ac dispersi fuerant per totam Angliam, nec-non in civitate & Diœcesi Dublinienfi. Miramur nos, ex hoc ipso plausu à quibusdam, qui docti & Orthodoxi haberi volunt, desumi argumentum contra impugnationem, ac infamationem horum librorum. Declarent se tandem isti homines, nostrisque respondeant interrogatis. Estne hæretica Blakloi & Sargentii doctrina? Non audent negare: jam enim ut hæretica, damnata eft à Sede Apostolicà in Blakloo, & ab ipso Sargentio in subscriptione Censuræ. Quid ergo volunt? An quia hæreteôs Author vel Promotor, celebris est Scriptor, vulgoque putatur Catholicus, minimè impugnandus est, nec est ex dogmatum pravitate infamandus? Certè vel co præsertim nomine impugnandus & infamandus eft. Quot & quales clamores excitati fuerunt, contra Moralistas, aut Probabilitatis Assertores? Pro Fide igitur non licebit clamare & scribere? Quid ergo faceret Georgius Leyburnus, quid faceret Archiepiscopus Dubliniensis, intuens oves suas venenosis pasci herbis? Proderent ne Fidem Catholicam, ut parcerent famæ unius Blakloi, vel Sargentii? Ut propriæ famæ prospicerent, non debuissent suum munus negligere, nec metuere calumnias, quibus solent heretici in similibus circumstantiis Episcopos & Doctores infamare. At nullum clarius in\_

nocen

nocentiæ argumentum est, quam samæ periculum pro Fidei defensione, ac salute animarum subire. Hoc saltem assequetur quicunque id fecerit, ut detractio illi futura sit vel ad peccati pænam, vel

ad patientiæ præmium maxime proficua.

Sed va, Præsulum munere suo fungentium Calumniatoribus, ac Detractoribus. ultionem experti sunt duo præcipui Calumniatores Archiepiscopi Dubliniensis, nec-non Sargentii amici. Primus in ipso veluti flagranti delicto, ac æstu maledicentiæ, lethale vulnus accepit; mortisque pænæ accessit infamia ex rumore quòd manu proprià se confoderit. Secundus ex magnà pompâ, omniumque rerum affluentia in summam egestatem ac miseriam repente decidit; æquè fortunæ ludibrium, ac detractionis exemplum. Utriusque tamen vices adeò doluit bonus Presul, ut nemo prioris fatum acerbius luxerit, alterius infortunium neminem magis afflixerit. Caveat igitur sibi Calumniator Sargentius: Hereticorum deponat artes atque arma, quibus malam causam tueri solent, aliis destituti Argumentis.

Hactenus Blak 'oismi historiam scripsimus; nunc ejusdem heresis vindiciarumque Sargentii Confu- Dogmatica hujus tationem transcribemus ex insigni Tractatu An- coita funt co. tisticis Dubliniensis, in cujus Exemplar casu inci- copi Dubliniensis. di: Etsi verò haud satis mihi constet de mente Illustrissimi Prasulis, an scilicet velit hoc suum scriptum à me nunc vulgari, ac mutilari, (neque enim do integrum), cum tamen certo sciam, à Blakloistis passim spargi, libros Sargentii Romæ appro-

Pin

HISTORIA ET CONFUTATIO approbatos fuisse, isque falsus rumor cedat in Fidei, & animarum detrimentum, ac infamiam Subscriptorum, qui testati sunt, tres hæreticas propositiones Parisiis damnatas, in libris Sargentii contineri, Præsulis absentis mentem perepiekeiam interpretabor; nec dubito quin velit porius sua (inscio se) vulgari scripta, quam per illorum suppressionem, ac Blakloistarum imposturas, pessimos errores propagari. Pauca igitur ex multis excerpam, sed priusquam id fiat, ut omnibus pateat, attentos librorum Sargentii Lectores, codem modo (ac sensu plane haretico) ejus doctrinam intellexisse, dabo sensum ac sententias duorum Scriptorum Protestantium, qui æquè ac Catholici, doctrinam Sargentii ut Romanæ maxime contrariam impugnarunt.

Ex libro Regulæ Fidei DD. Stilling fleeti &
Tilitsoni patet, eos scriptores intellexisse doctrinam Sargentii, eodem plane modo quo
Archiepiscopus Dubliniensis, & quindecim illi
subscriptores qui testati
sunt tres propositiones
damnatas Parisiis, in libris Sargentii reperiri.

Tilitsonus in sua regula Edi 1660.

Fidei contra Sargent. Pag. 17. M. Tilitfon.

Pag. 17. I am sure M'.
White

Pag. 17. Certus sum Albium (i. e Blakloum) quem Sargentius religiosè sequitur per totum librum, hoc non negare in sua Apologia pro Traditione.

Idem Tilitsonus pag. 21. disputando contra regulam Fidei Sargentii, 1. Traditionem adeo perspicuam, ut potius cogat quam moveat homines (faltem ingeniofos) ad eandem fidem, dicit §. 5. Ostendam Sargentio contrarium in duobus magnis ingeniis Ecclesiæ Romanæ, nimirum Alexandro septimo, ac Thoma Albio; ille Caput est Ecclesiæ (uti Sargentius vocat) Traditionalis ; Albius magnus doctrinæ traditionalis Magister. Hæc duo magna ingenia, non obstante perspicuitate Traditionis, nec non impossibilitate illam ignorandi, adeo fuerunt

infa-

White ( whom M'. Sargeant follows very closely throughout his whole book) doth not deny this in his Apology for Tradition.

Id. Page 21. Speaking against Sargeants doctrin of the infallible evidence of Tradition , making all , (at least who are wits) agree in doctrin, he fayes, §. 5. I shall give him a plain Instance in two great wits of their Church, the present Pope, and Mr. White . the one, the head of the Traditionary Church (as Mr. Sargeant calls it;) the other the great Master of the Traditionary doctrin: these two great wits, not withstanding the plaines of oral Fradition, and the impossibility of being ignorant of it, or mijiaking it, have yet bin so unhappy, as to differ about several points of Faith; in so much, that Mr. White is unkindly

con-

infælicia, ut nunquam convenire potuerint in variis punctis Fidei. Quinimo miser Albius severâ Romana Censurâ notatus est, & fortè hìc in Anglia eadem est Pontificis fortuna. Difcrepantia est adhuc tanta inter illos, ut D. Albius fatius duxerit non parere Mandato sui supremi Pastoris, & contra illum secure hie in Anglia stringere calamum, quam se periculo exponere, ac experiri an infallibilitas suæ Traditionis prævalere possis contra quandam Traditionem Romanam comburendi hæreticos.

Pag. 119. §. 3. Sed quiatotus liber Sargentii (Surefooting) innititur hoc principio. Quid scilicet in materiis Religion s nequeat hominibus rationabiliter satisfieri per ullam certitudinem qua non gignatur per Demonstrationem,

censur'd for it at Rome ; and perhaps here in England the Pope speeds no better: however the difference continues still so wider that Mr. White hathe thought fit to disobey the Summons of h's chief Pastor, and like a prudent man, rather to write against him here out of harms way, than to venter the infallibility of plain oral Tradition for the doctrins he maintains against a practical Tradition, which they have at Rome, of killing hereticks.

Page 119. §. 3. But because this principle, vize that in matters of Religion a man cannot be reasonably satisfied with any thing less than that: infallible assurance which is wrought by Demonstration, is the main pillar of Mr Sargeant's

tionem , ideo præter ea quæ jam dicta funt , ut oftendam quam fit abfurdum hoc principium, manifestum faciam Sargentio in hoc adversari præcipuos fratres suos doctrinæ Traditionalis, viz. Rusworthum (quem credo non aliu esse qua ipsummet Albium ) Holdenum, & Albium, qui (fi Sargentium, Creshum, & quendam J.B. excipias) plane sunt omnes, qui aperte huic doctrinæ unquam patrocinari funt auft. At Creffius, hanc doctrinam retractavit.

Pag. 201. Si D. Sargentius vel D. Blaklous fuum dictum probaverint, bene est. Si verò non potuerint, Demonstrationes suas clariores reddere, aut rationi aut religioni suæ valedicant necesse est, aut saltem redeundum illis

geant's book; therfore befide what hath bin already faid to shew the unreasonablenes of this principle I shall take a litle pains to manifest to him how much he is contradicted in this by the chief of his brethren of the Tradition. Viz Mr. Rushworth (who as I have reason to believe is Mr. White himself ) Doctor Holden , and Mr. White, who beside Mr. Sargent Mr. Creffy, and one 1.B. are ( fo far as I can tearn ) all the publick patrons that ever this hypothesis of oral Tradition hath had in the world. But Mr. C'reffy recanted that opinion.

Mr. Tilitson page 201. of his Rule of Faith. If Mr. Sargeant or Mr. White show this, they do fomthing; otherwife, I must tell them, that unless they can minage thefe pretty things they call Demonttrations letter, they must short'y either quit their

reason,

illis est ad veterem Ecclesiæ infallibilitatem innixam extraordinaria. & immediata Spiritus-sancti assistentia.

Idem pag. 278. Non tenet Ecclesia Romana presens, nec unquam tenuit, Traditionem, lolam ac unicam Fidei suæ esse regulam, quo quidem probato, corruit suppositio quâ D. Sargentii innititur Demonstratio, idque ut probem ad primum Decretum sess. 4. Concil. Trid. appello. Tamen D. Albius Exetas. pag. 70. dicit ultro se subiturum pænam Calumniatoribus debitam, si Romani Theologi (Romæ scilicet doctrinarum Censores, pro quorum judicio ac fententià solet infallibilis sua Sanctitas una cum Inquisitionis Cardinalibus

HISTORIA ET CONFUTATIO

reason, or their Religion: or else return to the honest old Mumplimus of the infallibility of the Church from an extraordinary and immediate assistance of the

Ho'y Ghost.

Idem pag. 278. It is not the present persuasion of the Church of Rome, nor ever was that their Faith hath descended to them by oral Tradition as the fole rule of it, and this being proved, the supposition upon which Mr. Sargeant's Demonstration is built falls to the ground, and for the proof of this I appeal to the first Decree of the 4th session of the Council of Treat. yet Mr. White Exetas. pag. 70. saies that he will be content to suffer all the punishment that is due to Calumniators, if the Roman Divines (that is the Cenfors of Doctrines at Rome according to whose advice his infallible Holines and the Cardinals of the Inquisit.on

bus in doctrinarum Censuris procedere) non teneant candem cum Calvinistis cæterisque sectis vel maxime absurdis Fidei regulam. Ita ut videntur Calvinistæ, &c in Regulâ Fidei à Papistis non differresed tantum à D. Albio & Sargentio, &c.

Pag. 302. Frustra hic Sargentio plures citarem Patres, qui, quantum ex libro fuo colligi potelt, preter Patrem Albium haud ullum novit. Et pag 304. Venio ad authoritates ejus ex Patribus & Conciliis, quas quidem (nullà exceptâ) ex libro D. Albii, cui titulus Tabula suffragiales, desumpsit ; & ut pateret pro his authoritatibus se libros ipsos non consuluisse, cosdem, quos ante se Blaklous, in its citandis admisit errores. Itaut, licet ipse se malum de --

quisition do usualy proceed in consuring of doctrines ). do not hold the same Rule of Faith with the Calvinists and all the absurdest fects. So that it eems that the Calvinists, orc. do not in the rule of Faith differ from the Papists, but only from Mr. White, Mr.

Sargent , Coc.

Page 302. It would be to little purpose to trouble Mr. Sargeant with many Futhers, who for ought appears by his book is acquainted with none but F. Write. And page 304. or feq. I proceed to his authorities from Fathers and Councils, all which ( not one of them excepted) he hath taken out of Mr. White's Tabulæ luffragiales And that it might be evident that he had not consulted the books themselves for them, he hath taken them with ail their faults and with the very Same errors of citation which.

## 124 HISTORIA ET CONFUTATIO

prædicet Plagiarium, non possum non monere Lectorem, Plagiarii partes eum exactè omninò exequi.

Pag. 307. Sed de hoc nihil D. Albius, nec quidquam, per consequens, potuit Sargentius, qui harum rerum non est author, sed tantum ut Plagiator has nobis authoritates tradit prout eas à D. Albio accepit, & si vox Traditio in eis reperiatur juxta eum demonstrativæ sunt.

D. Stillingfleet in Appendice fuâ ad Regulam Fidei.

An quidquid manifeftum magis est, quam quòd Intallibilitas a plerisque Romano-Catholicis tribuatur præsenti Ecclesiæ in docendis ac

tra-

M. White had bin guilty of before him. So that though he is pleas'd to fay of himself that he is a bad Transscriber, yet I must do him that right to assure the Reader that he does it very punctualy and exactly.

Page 307. But Mr. White sayes nothing of this; and ther fore M. Sargeant could not, who is no speculator in these matters, but only as a Testifyer delivers down these authorities to us as he received them by hand from Mr. White; and if the word Tradition be but in them:

Mr. Stillingfleer in his Appendix to the Rule of Faith.

they are Demonstrative.

Pag. 6. Is any thing more notorious, than that infallibility is by the far greatest part of Romanists attributed to the present Church in teaching and delivering

rradendis rebus Fidei, non Traditionis virtute . sed immediata affistentia Spiritus-Sancti, hocque ab iis teneatur ut unicum fundamentum Divinæ Fidei? quod ut clarius pateat Sargentius Labyrinthi Cantuarienfis Authorem aut quemvis alium (Blakloo excepto) suorum **s**criptorum consulat. Facile igitur doctrinalis hujus infallibilitatis sensum invenisser ut ·Traditionali oppositæ, ni scriptorum suorum sententiam aut plane ignoraffet, aut manifeftè dissimulasset. Nam hæc infallibilitas non tribuitur Rectoribus Eclesiæ merè ut Doctoribus aut scholasticis sed ut representativa Ec clesia sunt, cujus munus est res Fidei per intallibile testimonium omni ævo tradere & sic sufficiens suppeditare fundamen-

livering matters of Faith. not by virtue of any oral Tradition, but the immediat assistance of the Holy Ghost, and that this is made by them the only ground of Divine Faith? For which Mr. Sargeant may if he please, onfult his judicious Author of Labyrinthus Cantuariensis, or any other of their present Writers, except Mr. White and himself; He needs not therefore have bin to feek for the meaning of this doctrinal infallibility as opposed to Traditionary, if he had not either bin ignorant, of the opinion of their own writers, or notoriously dissembled it. For this infallibility is not attributed to the Rulers of the Church, meerly as Doctors or schollars but as the representative Church, whose office it is to deliver all mat ters of Faith by way of an infallable Testimony to every age, and therby to afford Q iii a suffi.

damentum pro fide Divina. Nullam verò talem infallibilitarem representativæ Ecclesiæ tribuit Sargentius ut ceteros docenti, sedà talibus fundamentis eius derivat infallibilitatem quæ fingulis partibus Essentialis Ecclesiæ comunia sunt. In quo omnibus Romano-Catholicis scriptoribus apertè contradicit qui Fidem resolvunt in immediatam assistentiam Spiritûs-Sancti, sine quâ aut in Traditione aut in ullà re alia non posse esse infallibilitatem runt, quapropter hæ opiniones sibi invicem tam contrariæ funt quam quæ maxime. Ejulmodi enim infallibilitas non tribuitur Doctoribus Ecclesiæ in fingularibus tantum quibusdam occasionibus, uti supponere videtur Sargentius, &c.

a sufficient foundation for Divine Faith. But Mr. Sargeant attributes no such infallibility to the representative Chuich, as teaching the rest, but derives their infallibility. from such grounds, as are common to all parts of the ef-Gential Church. Wherin he apparently opposes himself to the whole Current of their own Authors who resolve all faith into the immediate assistance of the Holy Ghoft without which they affer there could be no . infallibility at all in Tradition or any thing elje, and ther fore the se opinions are as oppolit to each other as may be. For such an infallibility is not attributed by them to the Teachers of the (burch meerly on fom signal occasions, as Mr. Sargeant feems to Suppole, coc.

Et infra pag. 8. nullarenus enim putant sufficiens esse Fidei fundamentum non potuisse unam Ecclesiæ Centuriam ad decipiendam alteram conspirare, hec enim ad fummum (inquiunt) humana est Fides, sed Christum Ecclesiæ promisisse nunquim in ea defuturam infallibilem Spiritûs-Sancti assistentiam, quâ quidem mediante infallibiliter & docebunt & tradent res omnes Fidei.

Pag. 38. Item queram à D. Sargentio utrum homines non possint ciedere, esse in potestate Rectorum Ecclesiæ, obligare totum Corpus ad assentiendum Desinitionibus ejustem? Aut, ut planiùs loquar, an sieri nequit ut homines credant Pa am & Coacilium infallibiles esse in suis Decrets? Et

**fpero** 

Et infra page 8. For they by no means think it a sufficient foundation for Faith that one age of the Church could not conspire to decive an other; for, this they will tell him, at moff is but a human Faith; but that Christ by his promise hath assured the Church that there shall never be wanting in it the infallible affiftance of his holy spirit, wherey they shall infallibly teach and deliver all matters of Faith

Page 38. Again; let me enquire of Mr. Sargeant whether men may not believe it in the power of the ruling part of the Church, to oblige the whole to an affent to the Definitions of it? to speak plainer, is it not possible for men to believe the Pope and Council infallible in their decrees? And I hope the Jesus, (as little as Mr.

Sar-

spero Jesuitas (quantulumcunque illos amat Sargentius, autillieum) fufficientem fore evihujusce rei dentiam possibilitatis. Quod si hoc credant homines nunquid necessariò fequitur, teneri cos quoque credere quecunque affirment este de Fide? Supposito igitur quod Transubstantiatio, Primatus Romanus, Sanctorum invocatio, privatæ olim fuerint opiniones jam verò à Papa & Concilio definiantur, non postunt non putare ii homines, teneri se cas credere tanquam ab Apostolorum tempore omni avo pro rebus Fidei traditas. Videturne jam communi rationi repugnare quod hæc opinio in Ecclesiâ Fide teneatur?

Idem Stillingsleet pag 39. Ad id quod supra dixi jam revertor, nimi-

Sargeant loves them, or they him ) may be a sufficient evidence of more than the bare possibility of this. If they may believe this, doth it not necessarily follow, that they are bound to believe whatever they declare to be matter of Faith? Supposing then that Transubstantiation, supremacy, invocation of saints, were but privat opinions before, but are now defined by Pope and Council, these men can not but look on themselves as much as oblig'd to believe them, as if they had bin delivered as matters of Faith, in every age since the Apostles times. Is it now repugnant to common sense that this opinion should be believed or entertain'd in the (hurch?

Idem Stilling. pag. 39.
I com to the reason I gave
why this is no reason to believe

nimirum nullam effe rationem cur credamus hunc Sargentii esse præsentem Ecclesiæ Romanæ sensum. Mea verba funt, nam video Romanam Ecclesiam asserere, res posse esse de Fide in una Ecclesiæ Centuria quæ non erant in alia; hoc faltem Papæ cum Conciliis obtendunt, hecque apud cos communis est doctrina, quique contrarium dogma tenent non ut Membra corum Ecclesiæ existimantur, sed ut homines saltem meritorie, si non actualiter excommunicati. Quîergò mihimet satisfacere possum de sensu Ecclesiæ in hoc puncto? Paucisne corum credam quos ceteri ut hereticos ac seditiofos damnant? Aut po tiùs plerorumque nec non peritorum illius Ecclesiæ hominum judicium ac sententiam lequar?

lieve that this is the present Sense of the Roman Church. My words are, For I fee the Roman Church affects, that things may be de Fide in one age which were not in an other; at least Popes and Councells pretend this; and this is the common doctrin maintaind there, and others are looked on as no members of their Church, who affert the contrary; but as persons at least meritoriously, if not actually excommunicated. Where then shall I fatisfy my self what the sens of your Church is as to this particular? Must I believe a very few persons whom the rest disown as heretical and seditious? Or ought I not rather to take the judgment of the greatest and most approved persons of that Church? And thefe difown any fuch doctrine, but affert that the Church may determin things de Fide, which were nor before. R

HISTORIA ET CONFUTATIO 130 fequar? At hi hujusmodi doctrinæ plane adversantur & asserunt posse Ecclesiam statuere res de Fide quæ antea non erant.

Surefoot. pag 205

Huic argumento refpondet Sargentius difstinguendo verba de Fide, quæ (inquit) fignificant aut Fidem Christianam aut puncta Fidei à Christo docta, & tunc concedit ridiculum esse dicere posse illa reperiri in una Centurià & non in alterà. Aut verba de Fide posfunt significare obligationem credendi, & in hoc sensu nemo opinor (inquit) negat res posse esse de Fide in una Cen. turiâ & non in aliâ, at in priore sensu nemo id tenet. Respondet Stillingfleetus pagin. 42. Quod ex diftinctioneillà possum colligere, est, quod homines teneansur credere in una Centuriâ

before.

Id pag. 40. In answer to this Mr. Sarg begs leave to distinguish the words de Fide , w.b. may either mean Christian Faith, or points of faith taught by Christ, and then h. grants tis non sense to say they can be in one age, and not in an other. Or de Fide may mean obligatory to be believed. In this later fense none I think (fays h:) denies things may be de Fide in one age, and not in an other; in the former sense none holds it. Still.answers pag. 42. All the fense I can find in that diftinction, is, that men are bound to believe som thing in one aze, w". they were not in an other; and if fo. I shall defire Mr. Serg. to unperplex me in this, how

eurià quod non tenebantur credere in alià, quod si ita sit, velim Sargentius mihi explicet qui fieri possit ut una Centuria cum precedenti eadem credat & tamen altera plura teneatur credere, quàm precedens crediderit.

Idem pag. 47. At supponit D. Sargentius questionem meam este, quî possit Ecclesia obligare Generalitatem ad assensum talium punctorum? Cui fic respondet, obligat cos ad credendum pręcipuum punctum Fidei, quia Traditio Surefot. pag. 208. est Regula Fidei ex se evidens; implicita verò puncta ratione evidentis connexionis cum illis præcipuis punctis; ita ut vulgus rationabiliter ac connaturaliter capax esse possit hujusce fuæ obligationis.

Ad hæc objicit Stillinghow every age is bound to believe just as the precedent did, and yet one age be bound to believe more then the precedent.

Idempag. 47. But Mir. Sergeant supposes me to enquire how the Church can have power to oblige the Generality to belief of such a point? To which his anfwer is, she obliges them to believe the main point of Faith, by virtue of Traditions being a felf evident rule; and these implyed points by virtue of their being felf evidently connected with those main and perpetually used points; fo that the vulgar can be rationaly and connaturaly made capable of this their obligation.

> Against this Stilling-R ij fleet

HISTORIA ET CONFUTATIO

lingfleetus pag. 48. si implicita puncta cum præcipuis evidenter per se connectantur, nemo potest hec credere quin illa quoque credat, & ratio est, quia nihil per se evidens est præter id cui homo primo intuitu assentitur, qued si ita est, unde nova obligatio ejusdem credendi? Sed utilla non intelligendæ Demonstrationes : ita hæc funt evidentia per se anigmata. Et licet miræ sint hæ speculationes tamen eorum applicatio ad Romanam Ecclesiam cæteris omnibus est mirabilior Unde(inquit ibid. Surefooting pag. 208.) gubernatur nostra Ecclesia juxta rectam naturam & tamen potens est & efficax.

Sic Respondet D. Stillingsleetus pag. 49. Quamvis multa miror in Sargentii libris, hoc

uno

fleet objects pag. 48 If the implyed points be selfevidently connected with the main points, no one can believe the one without believing the other : for nothing is felf evident but what a man affents to at the first apprehension of it; and if he doth fo , how comes there a new obligation to believe it? But thefe are felf evident riddles, as the former were unintelligible Demonstrations. And yes though the fe be rare Theories, the application of them to the cafe of the Roman Church exceeds all the reft. Whence, faith he (ibidens Surefooting pag 208) the government of our Church is still justified to be fweet, and according to right Nature; and yet forcible and efficacious.

To this Dor. Stillingfleet page 49. replies. Although I admire many things in Mr. Sargeants book, uno tamen nihil magis mirandum effe existimo, videlicet quoniam homines tenentur nulla puncta implicita credere. nisi cum explicitis evidenter per se connectantur. idcirco gubernatur Romana Ecclesia juxta rectain naturam, erc. Turpiter ergo erravimus dicendo Ecclesiam Romanam durum & intollerabile credentibus jugum imponere: haud ita est, tam mitis ac facilis est ut nihil præter præcipua puncta ratione regulæ evidentis per se, à nobis credenda requirat, & implicita puncta ratione connexionis evidentis ex se cum prioribus. Video Sargentium (flet mode promissis) eum esse, qui me Romanæ Ecclesiæ reconciliabit : Fateor enim nihil aliud ab Ecclesia me exigere, quam ar iplanon exigat a me, credere

book, yet I can not fay I do any thing more than this passage, that because men are oblig'd to believe no implyed points, but fuch as are self evidently connected with the main ones, therfore the government of the Roman Church is sweet and according to right nature, orc. Alas then how much have we bin miftaken all this while that have charg'd her with imposing hard and unsufferable conditions of communion with her! No, he is so gent'e and sweet that she requires nothing but the main points on the account of a felf evident rule, and implyed points by reason of self evident connexion with the former. I see Mr. Sargeant (if he will make good his word) is the only person who is ever like to reconcile me with the Church of Rome : for I af-R iij

HISTORIA ET CONFUTATIO

credere ulla præcipua Fidei puncta nisi innitantur regulæ ex se evidenti, nullave implicita puncta præter ea quæ cum præcipuis illis evidenter per se connectuntur, nihilque faciliùs, quàm hujusmodi me fundamentis convincere, res enim quæ per se evidentes sunt nullà indigent ratiocinatione.

Idem pag. st. Aliud nobis Musterium Sargentius aperit, qu'i scilicet hec puncta per certam Traditionem ad nos descenderint & tamen fatetur nunquam de iis ante cogitasse Generalitatem, quam occasionem cœperit Ecclesia eadem explanandi. Priori Connexioni per se evidenti optime convenit tam muta Traditio.

fure you, I never defire any better Terms of Communion with a Church, than to have no main points of Faith required from me to assent to , but what are built on a self-evident rule, nor any implyed points but such as are self-evidently connected with the former. And no work can be more easy, than to convince me upon those grounds; for all endeavours of proof are taken away by the things being said to be self-evident.

Idempage st. Mr. Sargeant acquain's us with an
other mystery; which is,
How these points descended by a kind of
Tradition, and yet confesses, they were never
thought of or resected
on, by the Generality,
till the Church took occassion to explain them.
Such a silent Tradition
doth very sutably follow
the former self-evident

con-

ditio. Qui enim Tranfubstantiationem credit per se evidentem esse, nil mirum si credat eandem traditam fuisse per continuam & constantem Traditionem de quâ ab Apostolorum temporibus usque ad hec nihil unquam audi-

tum erat. Idem pag. 51. unum præterea mihi objicit D. Sargentius, nimirum quòd agam Politici adinstar vellemque eos se invicem dividendo ac odiosas comparationes inter duas partes Theoinferendo logorum vincere, sed ut ostendat quam parum inter fe discrepent, distinguit cos in Fideles & in privatos Disputatores, ut Fideles (inquit) idem tenent Divinitus institutum Ecclesiæ regimen, candemque Fidei regulam ex se evidenzem, sed ut privati Dilconnexion. For he that can believe Transubstantiation to he self-evident, no wonder if he believes that to have bin de livered by a constant Tradition, which was never heard of from the Apostles times to these.

Idem page si. Now Mr. Sargeant is pleas'd to return to me, and draws up a fresh charge against me, which is , that I act like a Politician, and would conquer them by first dividing them, and making odious comparions between two parties of Divines. But to shew us how little they differ , he diftinguishes them, as faithful, and as privat discoursers; in the former notion he faith they all hold the same divinely constituted Church government, and the same selfevident rule of Faith; but as pr. vat discoursers he putatores sunt, dissentiunt (fatetur) in suæ Fidei explicatione.

D. Stillingfleetus pag. 52. Sargentio respondet his verbis. De Regimine corum Ecclesiæ nihil hic loquor, sed tantum de regula Fidei, & questio est, utrum infallibilitas Traditionis sit ca regula ex se evidens per quam dirigitur illa Ecclesia? Omnino (inquit Sargentius) ut Fideles in ea conveniunt omnes, at ut Disputatores discrepant. Quod perinde est ac si dicat, omnes Ecclesia Romana qui Sargentii sententiam non sequentur quid ipsi dicant planè inscios ese, eosque illud ipsum negare quod firmiter credunt, quid inde aliud colligere poflumus, quam eos effe egregios in Religione simulatores ac Prevaricatores qui intolerabiliter:

CONFUTATIO

acknowledges they differ in the explication of their be-

lief.

To this Mr. Stillingfleet page 52. answers. I meddle not here with the government of their Church, but with the rule of faith, and the question is, whether the infallibility of oral Tradition, be that self-evident rule which that Church proceeds on? Tes, saith Mr. Sargeant they are all as faithful agreed in it, but as discourfers they differ about it. Which in short is that all the Church of Rome, who are not of his upinion, know not what they say, and that they oppose that which they do realy believe, which in plain English is , that they are egregious dessemblers, and Prevaricatours in Religion; that they do intolerably flatter the Pope and present Church with loud declamations for their infallibility, but they do realy believe

## HERESIS BLAKLOANE.

liter Papam & præsenrem Ecclesiam adulantur variis pro infallibilitate acclamationibus fed contrarium omninò credunt, & totum hoc in Sargentii Traditionem resolvunt. Vide quam mirabiliter inter fe conveniunt cum D. Albius cum sua factione non folum negat communem doctrinam infallibilitatis Papæ & Conciliorum, sed contra illam disputat ut perniciosam ac destructivam Christianæ Fidei? Ex alia verò parte afferunt plerique Romano-Catholicorum nullam esse certitudinem Fidei, nisi sit infallibile Divinum Testimonium in præsenti Ecclesia & hanc infallibilitatem Papæ ac Conciliis tribuunt quique huic fe. apponunt sententiæ hæ. reticos ac feditiofos homines censendos esse haud.

believe no such thing, but resolve all into oral Tradition. But is not this an excellent agreement among them , when Mr. White and his party not only disown the common doctrin of the infallibility of Pope and Councils, but dispute against it as pernicious and destructive to Christian Faith? On the other fide the far greater part of Romanists say, there can be no certainty of faith, unles there be an infallible divine testimony in the present Church, and this lodged in Pope and Councils, that these who endeavour to overthrow this are dangerous seditious, heretical persons.

haud dubitant.

Ideirco Romæ corum libri Censura notati funt, arguuntur opiniones, damnantur ipsi, & ramen nobis credendum est, cos ut Fideles consentire, licet ut Disputatores diffentiant; omnesque in eadem Fidei per se evidenti regulà convenire, cum tamen corum omnes rixæ ac dissentiones ex hoc fonte profluant; illæque tam acres fint, ut hi quidem hæreseôs, illi vero Archi-hareseos arguantur.

Idem pag 54. Similiter spero D. Sargentium candem nobis gratiam concessurum, dicturumque nos secum, ut Fideles consentire, licet parum dissentiamus ut Disputatores: eadem enim est ratio, & in eo tantum

Accordingly their books are censured at Rome, their opinions disputed against, and their persons condemned. And yet all this while we must believe that these stick together like two (mooth Marbles as faithful , though they are knocked one against an other as discoursers; and that they perfectly agree in the same felf - evident rule of faith, when all their quarrels and contentions are about it: and those managed with so great heat, that herely is charged of one fide, and arch- herely and undermining religion on the other.

Idem page 54. Well sin, Jamin hopes upon the same grounds Mr. Sargeant will yieldus the same Charity too, and tell us that wee agree with him as faithful, only we differ a little from him as discoursers; for I assure you there is as great reason,

rantum discrimen, quod verbis minus injurious eos excipimus, quam in se invicem utantur; oftendat enim nobis Sargentius in quo à se magis circa Regulam Fidei, dissentiamus, quam ipsi à se discrepent. Nam D. Albius (.i. Blaklous) cum dixerit inde omnes hereses orrum ducere quod homines faciunt Sacram Scripturam vel Spiritum privatum regulam Fidei, continuò addit, Perinde est si quis Concilia, vel Papam regulam facit ullo alio modo quam ut testes Fidei sunt. Nam (inquit)hoc foret subjicere toram Ecclesiam servituti recipiendi pro articulo fidei quemlibet errorem quem illi definirent aut proponerent modo illegitimo, .i. e. ullo alio modo quam ut funt telles Traditionis. Discrepamus vel igitur

nos

reason, the only difference is, we give them not (uch ill words, as they do each other: for let Mr. Sargeant shew us wherin we differ more from him about the rule of faith, than they do: among themselves: for Mr. White when he hash faid, that all kind of herefy doth arise from hence, that men make the holy scripture or a privat spirit the rule of Faith, he presently adds, it is all one, if one make Councils or Pope any other way than as witnesses to be the Authors of faith. For , faith he , this is to subject the whole Church to that flavery to receive any errour for an article offaith, which they shall define or propose Modo illegirimo, i.e. any other way than as witnesses of Tradition. Either then we differ from Mr. Sargeant only as Discoursers, or he and his Sij brethien

De fide & Thes. log. tract. 2. jes. 22. pag. 158. 140 HISTORIA ET CONFUTATIO

nos à Sargentio tantum ut Disputatores, aut ille à suis magis dissentit. Et hoc dicet quisquis legerit corum oppositiones ac argumenta in hac materia; in primis verò D. Albii Tabulas suf-

fragiales.

Idem pag. 63. Cognoscine igitur potest Ecclesiæ sententia de Regulâ Fidei, nec ne? Si non possit, ut quid de quærenda Fidei Regula solliciti simus? Quod si possit, quibus mediis id fieri potest? Pluribusne suffragiis, aut sensu Rectorum Ecclesiæ? Utrolibet ausim contendere, an Traditio, an potius infallibilitas Papæ & Conciliorum sit doctrina magis probata in Romana Ecclesia? At (inquit Sargentius) privati tantum sunt opinatores qui suam doctrinam oppugnant. At illi dicent hanc Traditiobrethren differ from each more then as fuch. And so any one would think who reads the oppositions and arguments against each other on this subject, particularly Mr Whites Tabulæ suffragiales.

Id. pag. 63. Is it then possible to know the Churches judgment or not? (concerning the rule of Faith.) If not, is to no purpose to fearch for a rule of Faith. If it be, which way can we come to know it, either by most voices, or the sense of the Governours of the Church; either of the wayes, I dare put it to a faire trial, whether oral Tradition, or the infallibility of Pope and Councils be the doctrin most owned in the Church of Rome? But Mr. Sergeant still tells us, these are only private opinatours and schoolmen, who affert the contrary doctrin to his. But will

nem

nem novam esse opinionem quorundam semi - Catholicorum in Anglià, Ecclesiæ Romanæ molientium eversionem? Nihilne tu aliud Sargenti; Curiam Romanam existimas, quàm cœtum quorundam Pedantum ignorantium sensum Ecclesiæ circa Rogulam Fidei? Non ago de Scholis, sed de presentis Ecclesiæ Auctoritate, ac de eo quem tenet Sargentius pro Capite ejusdem : statne cum ejus Primatu, doctrinam damnare, quæ in se continet solam & certam Fidei regulam?

Idem pag. 67. At ultrà adhuc progreditur & plus intendit per verba sequentia viz. à Scholasticis in dubium vocari summi Pontificis aut Cleri Romani mo

will not they much more fay on the other side, that this way of oral Tradition is a novel fancy of some few half Catholicks in England and tends to subvert the Roman Church. Doth the Court of Rome signify no more with Mr. Sergeant than a Company of fcholastick Pedants, that know not what the sense of the Church is concerning the Rule of Faith? I meddle not with the schools, but with the authority of the present Church, and him whom Mr. Sergeant owns for the head of it: And is it consistent with his headship to condemn that doctrin which contains in it the only certain rule of Faith?

Idempage 67. Buthere feems to be som what more in what follows, viz that those schoolmen question the personal infallibility of he surefooting page Pope or of the Roman Clergy, nay of ageneral Coun-Siii

HISTORIA ET CONFUTATIO 142 imò Concilii Generalis' infallibilitatem, tamen omnes tuentur Traditionem aut vivam vocem Ecclesiæ esfentialis esse infallibilem, tenent (inquit) omnes, & quidem firmiter traditionem esse absolute infallibilem. Huic ergò sic Respondet : Aut Sargentius vult, neminem affirmare universalem Traditionem Essentialis Ecclesiæ posse errare; aut Ecclesiam Romanam, cum essentialis sit Ecclesia, non posse errare in suâ Traditione: Sed ut ut acceperit facile oftendam, longè alienum hoc esse à probando quod ipse intédit. Nam, si in priori sensu sumatur, viz. Fideles omnes in fingulis Centuriis non potuisse ad errorem concurrere, benè probabit Protestantes eque ac Papistas, suam sequi sententiam, hoc enim fun-

cil, yet all affirm the infallibility of Tradition, or the living voice of the Church effential; and this, he faith, is held by all, held firmly, and that it is ablolutely infallable. To this therfore I answer; either Mr. Sargeant means that none do affirm that the universal Tradition of the Church effential can err; or that the Churth of Rome, being the Church essential, can not err in their Tradition: but which way Sever be takes it, I shall easily shew how far it is from proving that he designs it for. For if he take it in the first sense viz that all the faithfull in all ages could not concurr in an errour, then he may as well prove Protestants of his mind, as Papifts, for tois is the foundation on which we believe the particular books of Scripture. If this therfore proves any thing, it proves more than he

fundamentoinnixi, credimus particulares Scripturæ libros; si quidergo hoc probat plus probat quàm ipse intendebat, viz perfectè nos consentire, dum nos invice opponimus; & certè non minus consentimus, quàm ipsi interse.

Sed fi Sargentius vult, omnes Romano - Cacholicos tenere Ecclefiam Romanam, effeefsentialem Ecclesiam, & fic, non posse errare, afsero inde non sequi, oradem Traditionem ab iis ficri regulam Fidei; quoniam evidentisimum est, fundamentum cur aiunt Ecolesiam non posse errare, pon esse innixum Sargentii principiis, sed suppositione infallibilis assistentia, qua Ecclesiam ab errore tuetur. Itaque hoc minimè probat, eos omnes in hac Fidei regulâ confentire, quod quidem,

he intended, viz that while we thus oppose each other, we do perfectly agree together; and truly so we do, as much as they do among themselves.

But if Mr. Sargeant's meaning be, that all of their religion own the Roman Church estential, and on that account, that it can not err, I fay from hence it doth not follow, that they make oral Tradition the rule of faith; because it is most evident that the ground why they fay their Church can not err, is not on Mr. Sargeant's principles, but on the supposition of infallible affiftance, which preserves that Church from errour. So that this falls far short of proving that they are all agreed in this rule of faith, which is 144 HISTORIA ET CONFUTATIO

ab omni probabilitate tam alienum eft, ut codem argumento probare possit : ab illis omnibus teneri, Scripturam regulam Fidei. cse Nam, tenent omnes, & quidem firmiter, vivam vocem Dei in Scripturâ, ut nobis traditâ, esse infallibilem; & si ita est, eadem est pro utrâque ratio. At si quæramus quid est quod homines suam Fidei regulam faciunt? Scire oportet, eos non solum credere Traditionem esse infallibilem; verum etiam cur id credant. Nam si traditio creda tur infallibilis merè ratione infallibilitatis promisse presenti Eccleliæ tunc fides non refolvitur in traditionem, led in cam infallibilem assistentiam; & per consequens Regula Fidei non id est quod mera nobis traditio refert, sed quod Eccle-

a thing so far from probability that he might by the same argument prove that scripture is owned by them all to be the rule of faith. For I hope it is held by all, and held firmly that the living voice of God in scripture as deliverd to us, is infallible, and if so, then there is as much ground for this as the other. But if we enquire what it is men make a rule of Faith, we must know not only that they believe Tradition infallible, but on what account they do fo. For if Tradition be believed infallible barely on the account of a promie of infallibility to the present Church, then the resolution of Faith is not into the tradition, but into that infallible affistance; and consequently the rule of faith is not, what bare tradition delivers, but what that (hurch which can not err in judging tradition doth pro-

Ecclesia, quæ in judicando de Traditione non potest errare, nobis proponit. Itaque cò quòd in generali conveniant Traditionem elle infallibilem, non facit ut conveniant quoque in eâdem regulâ Fidei, led etiam conveniant oportet in ratione illius infallibilitatis, viz pendere infallibilitatem illa ab eo, quod nulla Centuria. potuerit in proxima Centuria deceptionem conspirare. Sed omnes qui Ecclesiæ Romanæ aliquid norút, norunt quoque generalem rationem cur traditio credatur infallibilis, esse, quòd priùs credant Ecclesiam esse infallibilem; cum tamen D. Sargentius contrariam omnino viam tenet, vultque ut Ecclesiæ infallibilitas dependeat abinfallibilitate traditionis. Quapropter, quantum

propose to us. It is not therfore their being agreed in general, that tradition is infallible, doth make them agree in the same rule of faith; but they must agree in the ground of that infallibility, viz that it depends on this, that no age could conspire to deceive the next. But all persons who understand any thing of the Roman Church , know very well that the generall reason why tradition is believed infallible is, because they. first believe the Church to be infallible; wheras Mr. Sargeant goes the contrary way, and makes the infallibility of the Church, to depend on the infallibility of tradition. And therfore for all that I can fee, we must oppose private opinators in this controversy; the Church of Rome, not having declared her felf at all on Mr. Sar-

ego

T geant's

ego videre possum, privati opinatores in hac controversià confutandi sunt, cum Ecclesia Romana non Sargentii sed adversam amplexa sit partem credatqueillius generalitas propter presentis Ecclesiæ infallibilitatem. Mirum verò est, Sargentium nullum invenire discrimen in eo quòd homines fi dem suam resolvant in communem sensum, & in immediatam assistentiam Spiritus-Sancti. Quod si hoc primum fit principium controversiæ, uti obtendit Sargentius, videmus quam absimile fit cos consensuros in aliis controversiis, cum adeo dividantur vel in ipso principio easdem resolvendi. Et si hæc Sargentii regula, sit regula Fidei ; plerique Romano - Catholicorum falso nituntur fundamento.

geant's behalf, but the contrary: and the generality believing on the account of the present Churches infallibility. And it is strange Mr. Sargeant should find no difference between mens resolving faith into common sense, and into the immediate assistance of the holy Ghost. If this then be the first principle of controversie, as Mr. Sargeant pretends, we see how unlikely they are to agree about other matters. who are so much divided about the principle of resolving them. And if this be the rule of faith, then most Romanists build on a wrong foundation. But if the infallibility of oral tradition be the foundation on which that formidable structure is crecting, which he speaks of; woe then to the Court of Rome, for that is known to build on quite a different foundation.

damento. At si infallibilitas oralis traditionis. fundamentum sit de quo ipse loquitur, quôque formidabilis illa Aructura innititur, ac erigitur, væ Curiæ Romanæ, quæ supra omninò diversum fundamentum ædificat. Et si hec structura (ut ille ait) mirum in modum surgir, ac pluribus (tam brevi) gradibus erecta sit, nihil erigitur preter eorum divisiones quibus illorum Ecclesia dissolvetur.

Idem pag. 106. Itaque preter D. Albium, & D. Sargentium paucofque alios Demonstratores ceteri omnes (Catholici scriptores) sunt Scholastici, privati opinatores & minime sequendi.

id duntaxat vult Sargentius, nullos videli-

CCL

he faith, tiles apace, and has advanc'd many stories in a small time, it only lets us know how fast their divisions grow, and that they are building so fast one against another, that their Church will not stand between them.

Idem pag. 106. So that except Mr. White and Mr. Sergeant, and some very few Demonstrators more, all the rest are schoolmen, private opinators, and not 10 be relyed on.

Id. pag 107. But if all Mr Sergeant pleads for, be only this, that no Tij books

cet posse libros ad mos book can be certainly convenire nisi mediante wild without tradition, traditione, disputat sine he disputes without an adversario.

Nersary.



## HISTORIA

ET

## CONFUTATIO

HÆRESIS BLAKLOANÆ

PARS SECUNDA.

Contra Vindicias Sargentii obtendentis doctrinam suam non esse hareticam aut Pelagianam.

NITIA, progressum, ac interitum Blakloismi vidimus. Quâ potissimum manu hoc monstrum ceciderit, haud multum refert nunc dicere. Illud ego facinus ipsimet tribucrem Sargentio, si lethali vulneri, quod subscriptione sua Blaklois- Haresis Blakloana mo inflixerat, ineptis Vindiciis mederi non ten- revivifeit in libris taffet inconstans homo. Ex illarum verò cum Sargenrii libris manifestà discrepantià, liquidò constat, hæreseos quam sit tenax fertileque solum mens humana, infelici seminata lolio, nec principiis Theologiæ fatis culta. Quam discrepent inter se libri ac Vindiciæ Sargentii, demonstravit Illustrissimus Dubliniensis in egregio contra errores ac Vindicias Sargentii Tractatu, cujus ego, (ut dixi) exemplar obtinui. Cur illum doctus T inj Preful

Eins Vindicia non concerdant cum li-

gii fraus, & impostura.

HISTORIA ET CONFUTATIO

Præsul adhuc vulgare non velit, haud satis capio Expedit certe Reipublicæ Christianæ, præsertim Anglis ut pareat, Vindicias illas co duntaxat consilio Scriptas fuisse, ut Romanæ Curiæ imponeretur, Sargentium æquè Carholicè in libris suis, ac in Vindiciis scripsisse; adeòque inoffenso currant pede libri ejus pessimi; & ex illorum lectionis conniventià, hæresis Blakloana reviviscat. Ut occurratur huic malo, nonnulla ex Archiepiscopi libro Renovatur Pela- excerpam, quibus palàm fiat, in hac controversià renovatam esse Pelagii causam, & conatum decipiendi Synodum Diospolitanam, Patresque Orthodoxos, latini sermonis ignaros, opera Interpretis, qui Synodo imposuerat non inveniriPelagii errores in libris Pelagii. Faxit Deus ut Romænon inveniatur Interpres Anglicæ linguæ minus peritus, aut Blakloismo nimium addictus, qui ineptalibrorum Sargentii interpretatione conetur S. Questrorum Fidei Congregationi imponere, in iis libris nihil contra Fidem aut bonos mores contineri. Id verò haud facilè credet Congregatio, cum ex tot doctissimorum ac proborum virorum Testimonio jam pridem contrarium illi constirerit. Redco ad Vindiciarum confutationem.

> Promissam, Sargenti, explanationem, (inquit Dubliniensis), jam integro ferè anno expectavi, suspensus expectavit & orbis; at frustrà mirari sumus tantum studii, temporisque, in re tam facili consumi. Quid enim celebri Scriptori facilius, quam quæ ipse scripserat, quidque in Fide sentiat, declarare? Jam tandem aliquando importunitate

promotum

promotum nostrâ, prodiit ex officinâ tuâ Sargenti, undequaque (uti ajebas) perfectum opus, arro- tius Vindicias ganti Vindiciarum nomine inscriptum; quo vel buerai, promisse. invitum Dubliniensem ad partes tuas trahere non ratque. dubitabas. Hoc audito, cucurri ad cubiculum tuum, sponte, (si per Fidem Catholicam licuisset), doctrinæ tuæ submissurus. Mihi in janua occurristi. Vindicias doctrinæ tuæ, ac erroris mei convictionem petii. Negalti. Bone Deus! Quis iste agendi modus Sargenti? Conversionem vel convictionem nostram obtendis, Vindicias ac Manifestum Fidei quo obturentur ora loquentium iniqua, promittis; & dum nos illo confundere & convincere minaris, scriptum retrahis, supprimis, in mille rugas replicas, & ne veniat in manus vel conspectum nostrum adeò reformidas, ut ne amicis quidem tuis ejus affervationem credere jam velis. Qui male agit , Sargenti , odit lucem , propterea tu odisti, & non edis in lucem Vindicias tuas, ne arguantur opera tua. Sed nihil occultum quod non revelabitur. Vindicias vidimus, & jam confutavimus in 1. part. ubi ex animadversionibus nostris patet quam hereticæ sint propositiones tuæ. Idem nunc latius præstabimus.

Enimyero non poslum negare, merito abscondi à te Vindicias tuas; in iis enim afferis, te nunquam docuisse in libris ullis quod ad credendum objecta Fidei requiratur evidentia connexionis Pradicati cum subjecto, nec non evidentia regula Fidei, per quam crediturus infallibiliter certus sit, se falli non posse. Hæc, & hujulmodi, ais, te detestari tanquam

Abscondi' Sargen .

152 HISTORIA ET CONFUTATIO quam hæretica, & Paulo contradicentia, qui Heb. H. docet, Fidemesse argumentum rerum non apparentium. Obtendis loqui te duntaxat de regula externa Fidei, seu de traditione testificante doctinam Ecclesiæ Romanæ predicatam fuisse à Christo & Apostolis; nos verò hanc evidentiam cum evidentia Fidei & regulæ Fidei (à te minime exactæ) confundere: à te autem in opusculo brevi edendo, æquivocationem tollendam. Hac imposturà, & Censura contra tuam doctrinam, prævertere conaris Censuram Sedis Apostolicæ contra eandeme Quid si Congregatio tibi mandet ut hoc dictum ac Censuram tuam imprimas? Certe nihil ego aliud à te Parisiis exegi. Riderent quidem omnes, idiomatis Anglicani gnari, impudentiam quâ errores ac libros tuos per mendacium infigne ipfe damnas; sed ingeniosum laudarent commentum, quo Romanis illuderes. Vereor, igitur ne Pelagium imitere, putesque Romæ non defuturum aut imperitum, aut nimis tibi faventem, qui S. Congregationi velit imponere, quod Synodo Diospolitanæ, librorum Pelagii Interpres olim imposuit. Nos ergo illud in primis effugium ao imposturam confutabimus, quo Pelagianismum: declinare contendis.

## CAPUT PRIMUM.

Quomodo se vindicat Sargentius à Pelagianismo. Ostenditur impugnari magis ab ipso & Blakloo Gratiam Christi, quam à Pelagio ac Celso. Item stare posse Christiana Fidei summam certitudinem absque Evidentia Demonstrativa Revelationis Divina, aut infallibilitatis Ecclessa; at non absque Divina Gratia adjutorio, & pia dispositione voluntatis.

RIMUS ac præcipuus Pelagii error fuit, Fidem esse naturalem, hoc est, viribus naturæ obtineri posse; adeoque non requiri ad actum illius ullam gratiam internam, aut auxilium supernaturale, præter miracula, prædicationem Evangelii, & exemplum Christi; quæ semelà Deo pofita, naturaliter afficiunt sensus, intellectum, & voluntatem, utpotè illorum objecta proportionata, & proponentia (attente consideranti) revelationem Divinam; unde mordicus tenebat hærericus ille, posse naturaliter credi sicut oportet ad salutem (legendo vel audiendo legem ac doctrinam Evangelii) abique illà gratia interna adjuvante & concomitante, quam Catholici omnes fatentur esse necessariam ad quemlibet Fidei assensum; putabat enim Pelagius tolli liberum arbitrium, si alie-

In quo consistit haresis Pelagrana,

V. no

Negabat gratiam internam esse necessariam.

HISTORIA ET CONFUTATIO no indigeret auxilio. 'Cum verò premeretur ab Augustino, & Monachis Orthodoxis, dicentibus requiri ad Fidem (præter considerationem doctrinæ Evangelicæ, Miraculorum, prædicationis, & exempli Christi) gratiam quandam internam ad quemlibet actum Fidei, admisit tandem gratiam illam ut valde utilem, at non ut necessariam; ad facilius scilicet credendum & operandum, sed non ad credendum & operandum absolute. Quinimò totam vim ac efficaciam Divinæ gratiæ posuit in doctrinà & revelatione forinsecus sonante, prout naturaliter applicatur ad nos per ministerium duntaxat externum Prædicatorum aut Parentum, non prout elevatur à Deo, mirabiliter operante in nobis; infundente scilicet lumen Fidei, & pium affectum voluntatis. Et quamvis Aug. lib. de Gratià Christi cap. 2. fateatur, Pelagium aliquando dixisse, gratiam ad singulos actus dari; tamen addit, nunquam illud intellectum ab co fuisse de vera interna gratia, quæ datur per administrationem Spiritus internam; sed quia in singulis momentis & actibus potest homo juvari memorià exempli Christi, & remissionis præteritorum peccatorum, & promissionis æterni præmii, (in quibus ille gratiæ adjutorium constituebat), ideo ajebat ad singulos actus posse juvare.

Hinc optime Aug. cit. cap. 13. acumine suo, Pelagii astutiæ & æquivocationi occurrit, dicens, si gratia doctrina dicenda est, certe tta intelligatur, ut altius & interius credatur, Spiritum Sanctum illam infundere, non solum per eos qui plantant & rigant ex-

trin ecus,

prinsecus, sed etiam per se ipsum, qui incrementum ministrat occultius, ita ut non ostendat tantummodo veritatem , sed etiam impertiat Charitatem. Hanc hæresis notam cupiens declinare Pelagius, dixit, (teste Aug. cit. cap. 7. ) Nos Dei gratiam non in lege tantummodo, sed o in Dei adjutorio esse consitemur. Explicando autem hoc adjutorium, addidisse Adjuvat enim nos Deus (inquit Pelagius) per doctrinam de si illuminationes revelationem, dum cordis nostri oculos aperit, dum nobis, ne præsentibus occupemur futura demonstrat, dum Diaboli pandit insidias, dum nos multiformi 🤁 ineffabili dono gratia calestis illuminat. Qui hac dicit, gratiam tibi videtur negare? An non & liberum hominis arbitrium, & Dei gratiam confitetur? Caute, legenda effe verba Pelagii monet Augustinus, quia tanto fallitoccultius, quanto ea exponit versutius. Nam sub Encomiis gratia, invidiam fugiebat, ut ait idem Aug. lib. de Gratia Christi cap. 37. Certe in verbis nunc cit. nihil dicit, quod facile non possit in heretico Pelagii sensu explicari. Nam per dostrinam & revelationem forinsecus sonantem, cordis nostri oculos aperiri, futura demonstrari, Diaboli pandi infidias, imò & dono cæleftis gratiæ nos illuminari, dicet Pelagianus, etiamsi teneat Spiritum-Sanctum per se ipsum non ministrare occultius aliud ullum lumen, quam naturale nostri intellectûs; nec movere voluntatem alio quam naturali: nostro instinctu vel inclinatione ad amplectendum bonum in communi, adeòque illud quod Concionatores Evangelii prædicant, & ad quod nos allicit exemplum Christi, & consideratio vel meditatio V. ij

In quo fenfu admi internas ad fingis los actus.

HISTORIA ET CONFUTATIO 176 meditatio nostra Motivorum credibilitatis. Non obstantibus igitur citatis verbis, Pelagius semper tenuit pertinaciter, post doctrinam sufficienter propositam ut revelatam per Motiva credibilitatis, & prædicationem Evangelii, non esse necessariam ullam gratiam internam & supernaturalem, ad volendum credere, aut ad credendum sicut oporter; negabat enim esse liberum arbitrium, si ad id Dei indigemus auxilio. Nam juxta Pelagium (ut ait Aug. lib. de Gratia Christi cap. 5. ) Posse , Deus posuit in natura, velle, & agere, nostra esse voluit; & ideo non adjuvat ut velimus, non adjuvat ut agamus, sed tantummodo adjuvat ut velle & agere valeamus. Neque unquam recedit (inquit Aug. cit. cap 31. & 41.) ab illa verborum ambiguitate, cum Discipulis suis ita possit exponere, ut auxilium gratiæ credant, quâ natura possibilitas adjuvetur, nisi in lege atque doctrina. Clare & compendiose narrat magnus ille Theo-

logus, accuratusque Pelagianismi & Semipelagianismi Historicus & Impugnator, Franciscus Suarez, harum sectarum errores lib. 2. de Necessitate

,, Gratiæ cap. 2. n. 1. Error (inquit) Pelagianorum ,, & Semipelagianorum fuit, Fidem non esse donum

", gratiæ Dei verè adjuvantis ad credendum, inspi-

", rando liberam credendi voluntarem; non tamen ", codem modo in hoc errarunt. Quod ut intelli-

,, gatur, sciendum est, actum credendi, cum liber

,, sit, duos actus includere. Unus est intellectus, , (scilicet assentiri veritati propositæ), alius est

,, voluntatis, nimirum velle assentiri. Pelagiani

, ergò dixerunt, utrumque actum posse viribus

naturæ

Error Pelagii & Semipelagianorum juxta P. Suarez.

HERESIS BLAKLOANE. , naturæ fieri, facta sufficienti revelatione objecti, " fine also Divinæ gratiæ adjutorio, pro solâ cre-, dentis libertate. Et ante Pelagium, fuit in illo ,, errore Tianius, ut Aug. refert lib. 3. de Doctri-", nâ Christianâ cap. 33. Postea verò Semipelagia-,, ni dixerunt, post revelationem seu propositio-, nem credibilium factam, in tola libertate posi-,, tum esse velle credere, sicut velle non credere: ad ,, credendum autem sicut oportet, necessarium es-,, se novum gratiæ adjutorium: & in hoc sensu di-, cebant ad Fidei actum esse necessariam gratiam; , non verò ad voluntatem credendi. Quamvis ali-,, qui corum etiam aliquam Fidem minus perfec-, tam dicerent esse ex nobis sine gratià, quam per ,, gratiam perfici necesse sit, nisi forte ipsammet , voluntatem credendi, Fidem impersectam voca-", rent. Ex quo tandem inferebant, hanc gratiam, , qua ad recte credendum datur, non mere gratis dari, , sed ex merito illius voluntatis credendi, vel illius Fidei "imperfectæ Præcipuum igitur errorem Pelagii vides in eo situm esse, Sargenti, quod negaverit necessitatem gratiæ internæ, infusæ per Spiritum Sanctum, & diffusæ in cordibus nostris ad illuminandum intellectum, & inclinandam voluntatem ad credendum sicut oportet; sufficienter id sieri asserebat per legem & doctrinam Christi forinsecus sonantem; inculcatam scilicet ab iis qui plansant & rigant extrinscus, ut loquitur Aug. cit.

His suppositis examinandum est an Egotibi inju iam fecerim, dicendo te à Pelagio stare in dog- sargenti dottrina mate superfluitatis gratia interna, (post sufficien-

V iii tem M8 HISTORIA ET CONFUTATIO

tem propositionem Motivorum), quam gratiam Catholici omnes requirunt non solum ut utilem sed ut maxime necessariam ad volendum credere. & ad credendum sicut oportet. Legatur ille tuus. liber à Blaxloistis adeò laudatus, cui titulus Surefooting. Certé à primà illius pagina usque ad ultimam Pelagianizas. Et in primis scopus libri est,. talem astruere Fidei regulam, cujus infallibilitas non'tam credatur, quam demonstretur; adeòque: talis sit, que non egeat ullo supernaturali lumine utillam homines dignoscant, & amplectantur; & per consequens, quâ semel agnitâ, nullo indigeant lumine supernaturali, nullà pià voluntatis dispositione, aut gratia interna, ad actum Fidei, utpote qui adeò necessario sequitur ex cognitione naturæ regulæ tuæ, seu Traditionis humanæ, ut etsi Fidei Christianæ professionem possint quidem homines illà regulæ cognitione semel imbuti, dissimulare, ac ore tenus Christum negare; at nunquam per assensum internum Fidei contrarium, in hæresim labi. Ut hoc evincas, ridiculas Fidei ac Regula notiones (de quibus nos suo loco) effingis.

Vide Sargent, in fuâ Ep. ad Tilitfonum pag. 80. edit. an 1666.

> Deinde progrederis ad docendum, quo pacto Infantes Christiani Fide imbuuntur, nulla facta mentione habitus Fidei in baptismo infusi, (hunc enim ridere videris cum Blakloo in sua Præfatione ad Rushworthi Dialogos pag. 6.) in lib. Surefoo-

ting pag. 43. & 44. dicis,

Notare possumus Infantes Christianos primum

We may observe then
that the Children of Chrstians

159

mum audire sonos, posteà gradatim pervenire ad obscuras notiones Dei, Christi, Salvatoris, Cæli, Inferni, Virtutis, Vitii, &c. juxtaque illorum captus augmeniam executioni mandant per actiones externas id quod audierunt, aliorumque exemplo didicerunt: illarum actionum frequentia maturescunt teneriores puerorum apprehensiones, ac rudiora judicia. Deterrentur ergò à peccatis, (& in primis à mentiendo, ac non obsequendo Parentibus), per reprehensiones ac Supplicia, & per præmiola, ( ætatulæ suæ proportionata), alliciuntur ad bonas actiones, quò in illis gignatur conceptus maitiæ peccati, ac bonitatis virtutis. Docentur dicere benedictionem ad menfam, recitare preces, tendere

flians first hear the founds, afterwards by degrees get dimme notions of God, (brift, Saviour, Heaven, Hell, Virtue, Vice, and fuch like; and according as their capacity increases, are put on to practice what they have heard, and made to do som external actions by precept, and example, which actions by their more particularifing nature, ripen to a more express and familiar conceit those raw apprehensions or judgments, which while they stood under bare words, look't as if they hover'd in the ayr and afarr-off. They are deserr'd from fins . first from lying, and disobeying their Parents; afterwards others, by reproaches and punishments; and encouraged to virtuous actions by re-. wards, such as their age beares, to breed in them a conceit of the badness of fin, and goodness of virtue: they are shown how to fay grace,

tendere manus, oculofque levare in Cælum, genu flectere, filere,&c. Crescente ætate discunt Symbolum Fidei, Decalogum, Sacramenta, nonnullas formulas orandi, praxesque Christianas, ad quarum normam vivere diriguntur, exemplo seniorum Fidelium ducente Juniores ad vivendum juxta diversa genera virtutum verbis traditarum, V.G. Fidei , Spei , Charitatis , Orationis, Adorationis, &c. sapientiores vero, quorum mens studio & Doctorum seniorum conversatione, culta est, facient (prout diriguntur) ex notitià & reflexione, quod alii faciunt quasi naturaliter, ac per meram Fidem ac ductum aliorum .---

grace, fay their prayers. and made do it when they are able, and to gain them som abstracted conceit of those actions, they are inur'd even while very Infants by certaine carriages unusual at other times, as holding up their hands or perhaps eyes, kneeling, keeping silence, Orc. Afterwards growing up, they come acquainted with the Creed, the commandements, the Sacraments, common form of prayer and other practices of Christianity, and are di+ rected to order their lives accordingly; the actions or carriage ef the circumstant Church and Elder faithfull guiding the younger to frame their lives to several forts of vi tues by the doctrin deliver'd in words, as Faith, Hope, Charity, Prayer, Adoration, Oc. And the more intelligent, whose understandings are cleared by study, ad the circum-

Confir-

Confirmas hanc tuam sententiam in lib. tuo Reason against Railery a pag. 201. ubi etfi dicas diverso modo instillari Fidem iis qui educantur ab infantia Catholici, atque Adultis qui ad illam convertuntur, tamen in neutro calu requiris lumen internum aut gratiam supernaturalem infundi a Spiritu Sancto, sed Infantes Catholici, Fide (ais), imbuuntur modo naturali cum doctrina Ecclesia, ut potè qui educantur cum magna veneratione ipsius Ecclesiæ. Adulti verò heretici debene acquirere Fidem, confiderando & inspiciendo in Motiva, utporè qui

edu-

circumstance of conversing with the learneder fort of Forefathers, to do out of knowledge and restexion, what others do (as it were) naturaly, and by meer belief or guidance of others.

Those who are actualy from their Child-hood in the Church, have Faith instill d into them after a different manner from those who were educated in an other profession, and after come to embrace the right Faith.

The former are imbued after a natural way with the Churches doctrin, and are educated in a high esteem and veneration of the Church itself: wheras the later are to acquire Faith by considering and looking into its grounds, and are educated rather in a hatred against the true Church X than

educantur in odio contra veram Ecclesiam. Infantibus ergò applicatur actu totum pondus auctoritatis Ecclefix, tam quoad naturalia quam supernaturalia, suumque in illis operans effectum; practicam nimirum evidenriam æstimationis debitæ tam doctæ & sacræ auctoritari, ac moralitati, seu congruentiæ doctrinæ cum recta ratione, (quam Fideles experiuntur), reddendo interim illorum affenfum connaturalem, hoc est, rationalem & honestum.

than in any good opinion of her. The former therfore have the full weight of the Churches authority, both as to naturals and supernaturals apply'd to them. and working its effect upon them. Practical felf-evidence both of the credit due to so grave, learned, ample and sacred an authority, as also of the holines, the morality or agreablenes of her doctrin to right reason (which they actualy experience) rendring in the mean time their affent connatural, that is rational or virtuous.

Quamvis hic Sargenti, obscuritatem affectes, tamen id clarè constat ex verbis tuis, non requiri à te ullam gratiam internam distinctam ab illà veneratione vel æstimatione quæ naturaliter in quovis homine, sive Catholicè, sive hereticè educato, gignitur ab apparentia sanctitatis Doctorum, ac doctrinæ. Hec verò æstimatio (juxta principia tua) est naturalis, tam in Catholicis quam in heteticis, adeòque non est mirum si dicas, Infantes Catholicos Fide imbui modo naturali cum doctri-

na Ecclesia. Ne verbum quidem in hac methodo ac descriptione formandi & firmandi Fidem in Infantibus, de interna gratia Spiritus Sancti. Eodem modo ac methodo fateris in lib. Surefooting pag. 42. Infantes discere arres liberales, humanitatisque officia salutandi alios, &c. Plane non video à te magis Spiritus Sancti gratiam ad reclè credendum requiri, quam ad perite saltandum : nullam enim gratiam internam, nullam piam voluntatis dispositionem requiris ad credendum, vel volendum credere, præter illam qua inclinantur homines ad consideranda Motiva credibilitatis, quam Pelagius nunquam negavit; nec cum illo de tali gratia unquam lis fuit. Hanc verò solam à te admitti patet ex tuà Fide Vindicatà à pag. 149. ubi objicis tibimet, si Motiva credibilitatis necessariò concludunt veritatem Fidei, cogerent intellectum ad illius assensum, adeòque non opus fuisset pio affectu voluntatis, quem tamen Concilia, & Patres unanimi consensu requirunt ad Fidem. Quinimò absque tali pio affectu, Fidei actus non forent liberi.

Huic argumento, post varias zquivocationes, ac tergiversationes, quibus Lectori Catholico illudere conaris, sie tandem concludis pag. 154. & 155.

Ex hoc discursu apparet quo pacto Fidei actus fint liberi, nimirum ut dependent ab hac piâ dispositione volun-

It appears also by the same discourse how the acts of Faith are free, that is, as depending on the pious difposition of the will, which Xij fets

tatis .

164 HISTORIA ET CONFUTATIO

tatis, qua movet intellectum ad consideranda Motiva, or fic ad illos producendos. Tota actio humana libera est, quia voluntas illam ordinat, etsi totam non producat, nec libertas fit formaliter in Corpore. sic actus Fidei liber est, quia ordinatur à voluntate quæ liberaelt, quamvis nulla libertas reperiatur in intellectu, qui talis qualificationis incapax est, sed pura necessitas assentiendi, quando Motiva cernuntur esse conclusiva.

fets the understanding on work to consider the motives and so produce them. The whole human action is free because the will orders it; though shee do not produce it, or though freedom be not formally in the body: so the act of Faith is free because it is order'd by the will, which is free; though no freedom be found in the understanding, which is uncapable of such a qualification; but pure necessity of assenting when the motives are feen to be conclulive.

SECT. III.
Evidentia Sargentii tollit gritiam internam, ippiam volunatis
dispositionem ad
assensum Fidei,
superfluam reddit.

....

Itaque, Sargenti, doces libertatem ac piam voluntatis dispositionem à Conciliis & Patribus requisitam ad Fidem, non aliam esse quam quæ provenit ac dependet à voluntate ac pia dispositione movente intellectum ad considerandum Motiva. Dic mihi quæso; Pharisei qui ea intentione audiebant Christum predicantem, ut caperent illum in sermone, & observabant illius miracula, ut in iis fraudem aliquam detegerent; considerabantne attente & sufficienter Christi verba, Miracula, & Motiva Fidei? Attentius sorte quam alii. Quomodo ergò non crediderunt post talem attentio-

nem,

nem & sufficientem considerationem, si Motivorum evidentia tanta est, ut post sufficientem considerationem cogant ad Fidei assensum? Pia ergò dispositio voluntatis, à quâ immediate pendet actus Fidei, non consistit solum in applicando homines ad attentionem & sufficientem considerationem doctrinæ & Miraculorum Christi, seu Motivorum credibilitatis; sed etiam in Aectendo (post sufficientem considerationem) intellectum, ac inclinando voluntarem ad credendum & amplectendum doctrinam illam sufficienter (etsi non evidenter) propositam ut Divinam. Tu, Sargenti, non benè consideratti paritatem actionis humanæ cum actu Fidei, quam attulifti. Tota (inquis) actio externa corporis libera est, etsi non tota producatur à voluntate. Transeat. Quid inde? Si tota imperatur à voluntate, tota libera est. Illa pars quæ à voluntate non imperatur, libera non est. Disce Sargenti, non productio physica, sed moralis, hoc est, imperium voluntatis, tribuit actioni externæ, & actui intellectus, denominationem liberi. Cum igitur totus actus Fidei imperetur à voluntate piè ac supernaturaliter disposità, totus liber ac supernaturalis sit necesse est. At si aliqua pars actus intellectus à voluntate non imperatur, illa pars libera non est. Idem de corpore dicendum. Si qua pars motus Corporis à voluntate non impereretur, illa pars libera non est. Unde si tu, Sargenti, Ponti aram ire decreveris, & inde necessario impellaris Rothomagum, hec postrema pars uineris, ac motus tui corporis, non crit libera. Ita est in Fi-X iii

166 HISTORIA ET CONFUTATIO

de. Si tu decreveris Motiva credibilitatis considerare, & iis consideratis cogatur tuus intellectus ad assensum ab evidentia Motivorum, nunquam assensum Fidei liberum elicies, nec Fides tua libera dici poterit; nisi fortè considerationem Motivorum tu assensum Fidei nuncupes, & in illà sola consideratione totam Fidei rationem ac meritum colloces. Constat verò fassum esse; nec non Judeos & hereticos Miracula & doctrinam Christisatis attentè considerasse, & tamen nemo dixerit, illos habuisse meritum aut Fidem Christi. Non capio igitur, Sargenti, quid doctrinam tuam juvet paritas, & exemplum corporis moti à te adductum.

Sed ne ulla sententiæ tuæ maneret ambiguitas, elarissimè Pelagianismum profiteris eadem pag.

155. His verbis.

Nullatenus igitur necessaria est pia voluntatis dispositio ad supplendum desectum rationum cur credimus, aut ad obligandum intellectum ad assentientiendum ultra Motivum, hoc est, ad assentio exigit: Et pag. 157 dicis, Fides, vel sirmus ac immobilis assensus propter auctoritatem, non No need then is there upon any account of a pious disposition of the will, to peece out the defect of the reasons why we believe, and to oblige the understanding to assent beyond the Motive, that is, assent to to a degree beyond what it had reason to do.

Faith or a firm and immovable Assent upon authority, is not thoroughly rational, and by consequence partly

eft.

est planè rationalis, ac per consequens partim desectuosus est, si sola Motiva non sufficient ad convincendum intellectum rectè dispositum, absque assistentia voluntatis. Quid enim dici potest pro illo gradu assensis qui est ultra Motivum? Nunquid ex terminis ipsis evidens est, illum esse irrationalem, aut absque ullà ratione?

partly faulty, if the Motives be not alone able to convince an understanding rightly dispos'd without the will's assistance; for, what can be said for that degree of Assent, which is beyond the Motive or reason? Is it not evident from the very Terms that 'tis irrational, or without any reason?

Dic quæso, Sargenti, ad quid opus est pià voluntaris dispositione in Fide, si non requiritur ad Supplendum defectum rationis, hoc est, Evidentia? Ad confideranda, dicis, Motiva? Hoc ridiculum tuum ac Blakloi effugium nunc confutavimus. Audi, docebo te. Assensus Fidei Christianæ debet esse firmissimus, & absque ulla hæsitatione, dubio, acformidine falfratis. Talis affensus naturaliter haberi nequit absque evidentià veritatis doctrina, vel infallibilitatis Testimonii. Neutram admittit, (faltem non exigit) Fides Catholica, que propagatur ex audien per Ecclesia testimonium; at hujus infallibilicas non cernitur; nec demonstratur, Deum mysteria Fidei revelasse. Ad supplendum ergo hunc defectum evidentiæ rationis aut revelationis in Fide, aut infallibilitatis litatis in Ecclesia, opusest pià dispositione volunatatis, & lumine supernaturali intellectus, ad volendum credere, & ad credendum sicut oportet; hocest, absque ulla hæsitatione aut formidine falsitatis; cum viribus naturæ id sieri nequeat; est enim axioma satis notum, veritati obscuræ nonposse (viribus naturæ) preberi assensum certissimum.

Motiva cred bilitatis (juxta Aug.) non demonstrant veritatem creditum, etsi reddant illam evidenter ac prudenter credibutem.

Hanc doctrinam Catholicam egregiè propugnavit olim contra Manichaos August. in Ep. Fundam. cap. 4. ubi oftendit, Motiva credibilitatis non demonstrare veritarem Fidei, eth illam reddant prudenter credibilem; Tenet me (inquit) in Catholicâ Ecclesiâ consensio populorum atque Gentium ; tenet auctoritas Miracul s confirmata, egc. Ista ergo totes tanta Christiani nominis charissima vincula, recte hominem tenent credentem in Catholica Ecclesia, etiamsi propter nostræ intelligentiæ tarditatem, vel vitæ meritum,. veritas nondum se apertissime ostendat. Apud vos autem ubi nihil horum est quod me invitet ac teneat, sola personat veritatis pollicitatio, qua quidem si tam manifesta: monstratur, ut in dubium venire non possit, praponenda est omnibus illis rebus quibus in Catholica teneor. Notanda sunt hecultima verba. Ex illis enim patet, Motiva credibilitatis, quibus tenebatur Augustinus in Catholica Ecclesia, non fuisse media demonstrativa Revelationis Divinæ, aut infallibilitatis Ecclesiæ; boc est, minime demonstrare aut evidenter concludere revelationem aut veritatem Fidei adeòque de utrâque posse (imprudenter quidem ) dubia moveri. Hinc, inquam, sequitur, testimo-

HERESIS BLAKLOANE. restimonium ac traditionem Ecclesia non posse demonstrare doctrinam Christianam à Deo revelatam fuisse, etiamsi gratis daremus posse demonstrari illam à Christo traditam fuisse. Unde ergò Fidei Christianæ sua cerritudo & supernaturalitas, nisi à gratia interna illuminante, nec non firmante intellectum, & supplente defectum rationis, hocest, evidentiæ perfectissimæ Demonstrationis? Quam evidentiam Sargentius ideo exigit ut maximè necessariam, quia negat illam suppleri posse à Deo per lumen Fidei quod evidentem non reddat credenti certitudinem Fidei, nullam enim admittit certitudinein preter evidentiam Sargentius.

## CAPUT II.

Quomodo possit stare Fidei summa certitudo supernaturalis, absque evidentia veritatis seu impossibilitatis falsitais ejusdem Fidei, & absque notá Spiritus privati Hareticorum.

TIHIL invenies supernaturale in Fide, Sargenti, præter doctrinam revelatam, & Miracula Christi, si necessario requiris in Monvis evidentiam conclusivam veritatis, aut revelationis & Siet. I. coactivam assensûs Fidei. In eo potissimum con- supernaturaturas fistit supernaturalitas & miraculum Fidei Catholica, pivina. quod illius assensus superet nostrum naturalem discurrendi modum. Hic metitur firmitatem ac

HISTORIA ET CONFUTATIO 170 certitudinem conclusionis, per evidentiam Przmissarum: si hæ sunt certæ & evidentes, conclusio est certa & evidens, (etiam quoad nos); si sunt moraliter tantum evidentes, morali quoque evidentià contenta sit conclusio necesse est: neque enim aliunde quam ab evidentia Premissarum suam mutuatur certitudinem ac firmitatem naturalis affenfus. Verum affensus supernaturalis Fidei Divina, non ab evidentia vel veritate visa in motivis, sed à veracitate & veritate Dei credità suam mutuatur certitudinem ac firmitatem. Certitudo itaque assensûs intellectualis non semper provenit (ut somnias cum Blakloo Sargenti) ab evidentia connexionis terminorum, aut veritatis; vel ab infallibilitatis auctoritatis evidentià; nonnunquam oritur ex maximâ Fiduciâ quam in alio collocamus. Quid igitur certitudo vel firmitas assensûs Catholicæ Fidei? Mentis satisfactio, & securitas veritatis creditæ, utpotè à Deo per Ecclesiam revelatæ. Si ergò absque clarà evidentià Revelationis ac veritatis, vel impossibilitatis alsitatis Fidei, adeò nobis persuasum est, (& quidem prudenter), de Dei veracitate, bonitate & sapientia, ut ipse falli nequeat, nec nos falli per Ecclesiam permittat; tam prudenter certi ac securi erimus de revelatione ac veritate doctrinæ per Ecclesiam sufficienter propositæ ut Divinæ, quam de veritate clarissimæ demonfirationis.

Firmitas fidei ex fiduciá supernasurali.

> At quo pacto nobis persuasum erit prudenter, (etsi non vi lenter), illam esse Dei doctrinam, quæ ut talis exhibetur per sussicientem Ecclesiæ

propo-

propositionem? Nam sufficiens propositio, est moralis tantum evidentia. Atqui moralis evidentia non excludit possibilitatem dubii : possibilitas autem dubii gignit animi sollicitudinem potius quam securitatem : Nunquam ergò fine clarissima evidentia veritatis, aut revelationis, haberi poterit prudens, ac indubia certitudo Fidei nostra, mentisque securitas. R'. firmitatem ridei Christianæ nequaquam desumi à Motivorum evidentia morali, licet hanc requirat ac supponat Fides, ut prudens inductivum evidentissime nos obligans ad credendum, (vel conandum credere), Auctorem doctrinæ sic propositæ, esse Deum. Etsi verò non conster nobis evidenter, aut scientifice, obligationem nostram id credendi, non posse nasci ex ignorantià, vel conscientià erroneà; tamen constat evidenter, nos prudenter operari, contemnendo ac rejiciendo (in iis circumstantiis) tale dubium aut suggestionem, si forte occurrar. Constat item evidentissime, nos prudenter operari, quando (ex fummâ illâ fiducia, quam collocamus in Dei obscurè revelantis bonitate ac veracitate) conamur elicere assensum quo credimus certissime, illum revelasse Incarnationem V. G & omnia, quæ sufficienter proponuntur ut ab ipso revelata; eumque haud permissurum ut à tali Ecclesiæ propositione, & tam supernaturali apparentiâ & fiduciâ decipiamur. Ad hunc conatum & fiduciam requiritur pia dispositio in voluntate, divinumque gratiæ adjutorium ad illum perficiendum, ac volendum credere; sieque elicitur certisfimus.

172 HISTORIA ET CONFUTATIO

simus actus ridei Catholicæ absque evidentià demonstrativà, vel conclusivà veritatis, revelationis, aut impossibilitatis falsitatis Fidei, aut infallibilitatis Ecclesiæ.

Miraculum igitur ac supernaturalitas Fidei Christianæ, consistit in hac fiducià ac modo assentiendi. Motivum nostræ Fidei non est testimonium Ecclesiæ, nec miracula aut signa, quibus disponimur ad assensum Fidei, (sunt dispositiones prerequisitæ ad Fidem, vocanturque Motiva credibilitatis, sed non credendi.) Motivum igitur Fidei est ipsa veracitas Divina (seu prima veritas) ut excludens à credente omnem formidinem ac prudens dubium, & à Deo loquente per Ecclesiam vel minimum patrocinium aut permissionem cujuscunque erroris vel falsitatis. Cum igitur doctrina proposita ab Ecclesia Romana, uti à Deo revelata, tot miraculis confirmata sit, ut sufficienter proponatur credenda tanquam Divina, prudenter judicare possumus, quod errori patrocinaretur Deus, si permitteret doctrina sic proposita falsitatem; aut ullum alium preter seipsum, ejusdem esse Authorem. Hinc recte à Richardo de S. Victore exclamatum est, Domine si error est quod credimus, à te decepti sumus. Satis declarat vocula (Si) illum Authorem non putasse Motiva credibilitatis demonstrare Mysteria Fidei, vera aut revelata esse: Evidentiam demonstrativam excludit'à suo Motivo fidei possibilitatemque dubii (sed imprudentis, ac ridem destruentis) non excludit particula conditionata (Si) neque enim adeò clara clara sunt argumenta veritatis aut revelationis Fidei Christianæ, ut ab illa omnem tollant obscuritatem, omnemque à nobis si pertinaces suerimus) imprudentis dubii possibilitatem. In hoc repellendo ac superando consistit ridei meritum ac Miraculum; & ad hoc prestandum (per ipsum actum Fidei) necessaria est Divina gratia, nec-non

pia voluntatis dispositio.

Quamvis verò hæc ita sint, prudenterque procedant, qui sic credunt, tamen cum non videamus clare connexionem inter revelationem Divinam, ac Fiduciam, Fidemque nostram, quâ moti, Deum dicimus Ecclesiæ doctrinam revelasse, cuique certissime assentimur propter connexionem aut veritatem ac veracitatem creditam, non visam; hicque modus assentiendi superet vires natura, quæ non possunt majorem certitudinem communicare conclusioni, quam quæ cernitur in Præmissis; hincest, quod Fides Catholica sit Miraculorum maximum, indigeatque quiliber actus Fidei (preter Motiva credibilitatis) ex parte intellectus & voluntaris, speciali ac supernaturali gratiæ adjutorio; quæ gratia partim sita est in lumine Pidei, vel illustratione intellectus, qua cernimus & contemnimus nostrum nihil, Deique potentiam ac bonitatem veneramur, certiflime credendo illam nunquam permissuram, ut vel minimus error nomine Dei proponatur ab Ecclesià credendus; partim in pià dispositione voluntatis, qua inclinamur ad captivandum intellectum; & ad fiduciam tantam in Deo collocandam, ut præfera-

Y iij mus

HISTORIA ET CONFUTATIO 1.74 mus evidentiam moralem, quam experimur de Divinà locutione & auctoritate in Ecclesià illam attestante, omnibus aliis argumentis & apparentiis in contrarium nos impellentibus. Quid in hoc videas Sargenti, repugnans rationi, aut commune cum spiritu privato hæreticorum, plane ignoro. Certitudo Fidei in fiducia fundatur. Hæc fiducia evidentiam revelationis ac veritatis creditæ excludit, saltem non exigit. Verbo Dei, non visione nostrà, innititur; neque enim fidit aut credit alteri, qui depositum aut rem ipsi traditam, vel creditam, videre ante tempus destinatum (pro securitate ac satisfactione sua) omninò vult, aliàs non crediturus securum esse depositum suum. Cum igitur fiducia & securitas quam in Deo collocamus, illi credendo, possit ab ipso infundi & communicari nobis fine intuitu nostro, aut evidentià (quoad nos) veritatis vel revelationis creditæ, imo excludat hanc evidentiam, (vel saltem hujus evidentiæ exigentiam); nulla impossibilitas vel contradictio apparet in co, quod firmissimus sit assensus vel fiducia Fidei nostræ, etiamsi creders non videat in hac vità veritatem, aut revelationem creditam; quia firmitudo illius assensûs commensuratur ac proportionatur magnitudini bonitatis ac veracitatis Divinæ qua innititur, & non claritati aut certitudini evidentia moralis, quam requirit ut prudens duntaxat inductivum, vel conditionem, ad Fidei assensum.

Retracta igitur, Sargenti, errores tuos, ridem Divinam cum evidentia conclusiva imperite confundens,

fundens, ejusdemque certitudinem in evidentia Traditionis humanæ collocans. Si discernere velis inter spiritum privatum hæreticorum, & Catholicorum gratiam internam, ad quemlibet actum Fidei requisitam; discas in primis oportet, auxilium internum, seu gratiam ad quemlibet actum ridei requisitam, (post sufficientem doctrinæ vel revelationis propositionem), à nullo negari Catholico. Nam ut recte cum D. Gregorio ceteri omnes, Nisi Divinus Spiritus cordi adsit au- Sect. II. dientis, otiosus est sermo Doctoris. Hoc auxilium seu quisica ad Fidim, gratia, non est nova revelatio interna, ut som- privato baretico. niant hererici; sed est illuminatio intellectus, & inclinatio voluntatis ad superandam naturalem impossibilitatem, quæ apparet in assentiendo revelationi antiquæ (factæ per Christum & Apostolos) cum majore firmitate quam dent, aut ferant sola Motiva credibilitatis. Spiritus privatus hereticorum adversatur testimonio publico Ecclesiæ vifibilis circa res ridei, sensumque scriptura; ideòque vocatur privatus. At gratia interna quâ confortantur & corroborantur Catholici ad Fidei afsensus eliciendos, facit ut unum dicamus, umum fentiamus omnes, Ecclesiæ semper visibilis testimonio & auctoritati nos submittentes, cum tamen Spiritus privatus illorum, qui nobis & Ecclefix Romanæ adversantur, miseros homines in mille dividit partes ac sententias. Spiritus ergò privatus hæreticorum, videtur ipsis esse per modum revelationis, sibi à deo immediate facta, novam scripture interpretationem suggerentis: At Suarez Disp. 4.de

HISTORIA ET CONFUTATIO gratia interna Catholicorum ad Fidei actum requisita, non est nova revelatio antiqua & externa, ab Ecclesia olim propositæ. Hoc auxilio movemur ad credendum tanta firmitate ac certitudine Deo loquenti per Ecclesiam, ac si nobis evidenter constaret ipsum esse qui loquitur. Hæc vero firmitas, ut supra dixi, nihil aliud est quam ipsemet actus Fidei includens vel connotans fiduciam quâ persuademur, Deum nunquam permissurum, ut decipiamur ab Ecclesia proponente ac definiente aliquid nomine ipsius Dei. Nulla verò apparet in co repugnantia, quòd Deus tali nos corroboret fiducià, etiamsi non videamus connexionem terminorum Fidei propositionum inter se, aut connexionem Traditionis aut Testimonii Ecclesiæ cum revelatione Divina, aut veritate articuli propositi: satis enim capitur, hæc omnia posse credi, & non cerni.

## CAPUT III.

In quo discrepet doctrina Sargentii à Pelagianà.

ONVENIS cum Pelagio, Sargenti, in dogmate superfluitatis internæ gratiæ, & piæ dispositionis ad Fidei assensum: dissentis ab illo, in tua pro dogmate ratione. In eo potissimum mihi videris à Pelagio discrepare, quòd ille gratiam internam ad ipsum actum Fidei eliciendum requisitam, HERESIS BLAKLOANE.

177 ram, evacuet per libertatem arbitrii, proprià virrute se determinantis, nec indigentis Divino adjutorio ad credendum, aut volendum credere sicut oportet: Tu verò eandem gratiam evacuas (laltem in doctis & auctis) per Motivorum evidentiam condusivam, nec-non per intellectus humani benè culti perspicaciam, intuentis scilicet, ac necessario inferentis connexionem inter Motiva credibilitatis, & Dei revelationem; aut inter certitudinem humanæ Traditionis, & infallibilitatem Ecclesiæ. Itaque in co convenis cum Pelagio, quòd dicas, nullatenus opus esse pià dispositione voluntaris, aut Dei supernaturali adjutorio, ut quis Fide Divina credat, aut velit credere post Motivorum sufficientem propositionem, & attentam considerationem. In eo discrepas à Pelagio, quòd ille fundet superfluitatem gratiæ & piæ affectionis in natura liberi arbitrii non indigentis auxilio ad se determinandum; Tu verò eandem superfluitatem fundas in perspicacià ingenii penetrantis naturam & evidentiam Motivorum ac Traditionis, cogentium ad affensum homines ingeniosos; quos dicis, naturaliter (etiam in rebus Fidei, accedente nimirum studio & arte), esse infallibiles. Sicenim doces pag. 11. Reason against Railery.

Supposito quod debeamus affirmare noltros actus Fidei veros este, infallibiles simus vel erroris incapaces oportet, cum illos actus

In case the former proposition be put viz that we must affirm our acts of Faith true ) infallible we must be, or impossible to be in an errour, when we m. ke

Jam verò ad elicimus. hanc infallibilitatem in iis actibus, diversimode ducuntur homines à Divina providentia, juxta capacitatis diversitatem eorundem. Illi qui apprime docti sunt. ad illam (infallibilitatem ) perveniunt per probationes absolute concludentes, quas vocamus demonstrationes; hoc est, penetrando naturam auctoritatis quâ innituntur. Tales verò homines possunt sibi & aliis clare ac distincte ostendere illius auctoritatis certitudinem, difcurrendo. Illam resolvere possunt in principia, & argumentis occurrere: verbo, possunt videre se infallibiliter certos de illa esse. In hu jusmodi ergò hominibus, etsi dogmatis veritas, (uti semper fit), desumatur ab objecto, tamen claritas ac firmum

make th fe acts. But now to this infallibility in those acts, God's providence leads men divers'y, according to their several degree of capacity: those who are arriv'd to a great pitch of learning, come to it by absolutely concluding proofs, call'd Demonstrations, that is, by penetrating the nature of the authority on which it is built. And such men can make out clearly and distinctly to their own thoughts the certainty of that authority, by discoursing it to themselwes, and others; they can resolve it into its grounds, meet with and answer objections, and in a word fee themselves to be infallibly certain of it. In these men therfore though the truth of their Tenet be indeed taken from the object ( as 'tis alwayes) yet the clearneß distinctneß, and fi m strength of it springs from the perfection of their well cultivat.d

179

mum robur ejusdem, oritur ab illorum intellectus benè culti perfectione.

Haud minus clare id ipsum tenes in tuo lib. cui titulus Error non plust. pag. 187. Videmus igitur homines ex natura sua esse capaces infallibilitatis vel certitudinis, ( per sensationes scilicet, ac prima principia, uti immediate ante dixerat), Quapropter adillam aspirare, eamque desiderare possunt, praertim in Fide, quæ iplorum animabus est adeò necessaria, nec-non basis totius spiritualis ædifi-Igitur & propter hanc rationem, & propter alias plures à me alallatas in Fide Vind. & alibi, debent habere hanc certitudinem (prefertim cum fine illa veritas Fidei nec probari, nec defendi, nec illius professio fieri possit) ca-

We see then men are capable of infallibility or certainty of their own nature: wherfore they can aym at it and desire it, especialy in Faith, which is of so high a concern to their fouls, and the basis of all their spiritual building; therfore both for that reason, and very many others recounted and inforced by me in Faith Vindicated, and elsewhere, they ought to have this certainty ( efpecialy since the truth of Faith is neither provable, maintainable, nor professible without it ) in case such a certainty be not in it elf impossible and that 'tis not fo, I have faid fom thing both in my Reason against Railery pag 64. to 57. and pag. 112 to pag. 116. as also in this present Treatise in my answer to Zij

180 HISTORIA ET CONFUTATIO su quo talis certitudo the 27. principle. non sit impossibilis. At

quòd impossibilis non lit, probavi in lib. Reafon against Railery à pag. 64. usque ad pag. 67. & à pag. 112. usque ad pag. 116. sicut etiam in hoc tractatu in responsione ad 27. princi-

plum.

SECT. I. Sargentius tollit Supernaturalitatem à Gratia.

Nonne vides Sargenti, gratiam, supernaturalitarem, miraculum ac meritum Fidei Divinæ, à te penitus tolli (etsi non eodem modo, nec tam modeste hec tollis quo Pelagius sustulit), dum Fidei firmitatem ac robur in Evidentia sensationum ac Motivorum, & in perspicacià ac studio benè culti intellectus collocas? Infallibilitatem Fidei naturæ tribuis; illam infallibilitatem, hominibus naturalem esse ais; naturaliter illam posse acquiri contendis. Igitur si firmitas & infallibilitas Fidei Divinæ, adçò naturales sunt, ut homines methodo tuæ demonstrativæ infistentes, ad utramque naturaliter aspirare & pervenire valeant, quid opus est gratia interna supernaturali ? Quid remanet in Fide naturam superans? Miracula, dices, lumen ac prædicationem Evangelii, simul cum propagatione Fidei, aliisque motivis credibilitatis. At hec, & plura concessit Pelagius. Adjuvat nos Deus (inquit) per doctrinam cor revelationem suam, dum cordis nustri oculos operit, dum nos multiformi & ıneffabili

D. Aug. lib. de Grana Cristi cap. ineffabili dono gratia calestis illuminat; & tamen quia præter illustrationes illas Divinas ad consideranda miracula & alia motiva credibilitatis, negavit necessariam esse aliam gratiam internam ad singulos actus Fidei, hæreticus fuit. Quid igitur dete, Sargenti, dicemus? In eo enim Pelagio deterior es, quod hic saltem utilitatem specialis gratiæ internæ ad ipsum Fidei actum facilius eliciendum, admiserit, etsi necessitatem absolute negaverit. Tu verò non solam necessitatem gratiz specialis internæ, verum etiam utilitatem ejusdem ab actu Fidei excludis. Nam demonstrativam seu coactivam astruis & exigis evidentiam; cui semel visa, (in Traditione ac Motivis credibilitatis), nulla pertinacia resistere potest. Assensui autem necessario, & ab evidentia coacto, non solum inutile, sed ineptum est auxiliantis gratiæ additamentum.

Ne tibi videar imponere, preter dicta hactenus, verba tua referam ex Surefooting discursu 9. pag. 81. ubi tibimet objicis, Totum quod ad Fidera requiris, positum esse in natura, ac per hanc methodum posse Gentilem viribus naturalis ingenii sui fieri bonum Christianum. Ad hoc argumentum res- vide prop. 22. ubi ,, pondes. Si per vocem natura, intelligatur, ratio ponuntur hac ver-" affecta Motivis positis per Dei specialem boni-, tatem, ut animæ consequantur beatitudinem, ,, miror quid aliud est supernaturalitas, præter id , quod objiciens imperite vocat naturam? Et cur ,, ratio rectè ducta per talia lumina & Motiva, qua-" lia vis naturæ nec intendere, multo minus efficere, potuit, non debeat dici affecta supennatura-

Ziij

"liter, quamvis ea ipsa motiva connaturalia sinte, animabus nostris? Cum evidens sit nos uti vel pissa potentia naturali rationis nostræ, in discur, rendo de rebus supra nostram rationem: Ex alia, verò parte non expectare aliquam viam constantem, vel communem semitam Motivorum popitiorum pro salute generis humani, sed extraor, dinarias inspirationes pro singulis hominibus, evertit optimum Divinæ providentiæ ordinem, estque ipsissima notio Fanaticorum.

SECT. II.
Magis Pelagianus
est Sargentius,
quàm ipse Pelagius.

Hec doctrina tua Sargenti, magis Pelagiana est, (si fas sit ita loqui), quàm ipsiusmet Pelagii heresis. Certe magis injuriosa est gratiæ Christi; quia non folum necessitatem gratiæ internæ supernaturalis ad quemlibet actum Fidei tollit, sed ipsam quoque gratiæ supernaturalitatem destruit. Miraris tu, quid aliud sit supernaturalitas, præter id quod nos naturam & rationem vocamus? Nullam aliam admittis tu in Fide supernaturalitatem; preter rationem directam & affectam à Motivis propositis per Dei specialem bonitatem, ut animæ consequantur beatitudinem; hoc est, à Miraculis, revelatione, prædicatione ac propagatione Evangelii, aliisque Motivis credibilitatis? At probè nosti, sensus humanos ab his (supposito quòd Motiva semel ponantur à Deo) naturaliter moveri, etiamsi illa non intendat nec efficiat natura nostra. Item à sensibus transmitti naturaliter has Miraculorum ac Motivorum species, vel impressiones, ad animam, seu rationem nostram, minimè dubitas. Naturaliter ergò afficitur anima vel

ratio

ratio nostra à Motivis credibilitatis semel existenvibus; utpote quæ sensibus obvia, sensuumque objecta funt, ut patet. Putafne Sargenti, in co folo sitam esse supernaturalitatem actus Fidei, quòd Miracula vel Motiva ad illum inducentia, supernaturaliter existant, vel ponantur à Deo, ut animæ consequantur beatitudinem? Pelagius nunquam negavit hanc extrinsecam supernaturalitatem. Quinimo internas inspirationes ut maxime utiles admisit / quas tu ut Divinæ providentiæ ordini obnoxias simpiè ac imperite rejicis. Sæpe absque verâ Fide invenitur, imò semper ad hæresim requiritur, illa tua supernaturalitas extrinseca Motivorum; quia sine illis haud proponitur viris acutis & doctis Fides sufficienter; necesse enim est, ut priusquam aliquis sit hæreticus, Motiva sufficienter consideret, illorumque moralem evidentiam, & credibilitatem contemnat, & rejiciat, nolens credere doctrinæ ab Ecclesia sufficienter propositæ ut revelatæ. Est ergò valdè remota & extrinseca hçc ratio supernaturalitatis respectu actus Fidei. Accede igitur, Sargenti, propius ad Fidem, & fortè aliam in illa requires supernaturalitatem.

Supernaturalitas propria assensûs Fidei sita est in virtute seu adjutorio Divino, superante talem dissicultatem in Fidei assensu, quæ superari nequit per Motivorum credibilitatis sufficientem propositionem & considerationem: nam his propositis & consideratis, adhuc superest in credendo sicut oportet, magna dissicultas; & potest quis hæreticus in corde esse. Nulla verò est dissicultas in co

quòd

HISTORIA ET CONFUTATIO quod Motiva credibilitatis semel existentia & proposita, sensus humanos afficiant; nec in eo quodi homines curiosi Miracula attente considerent, & vim Motivorum seriò scrutentur; ad id enim impellit natura humana, novitates indagandi maximè avida. Tu verò Sargenti, qui ponis insuperabilem Fidei Christianæ difficultatem, in eo quod homines curiosi cupiant scire, aut considerent Motiva credibilitatis, aut examinent diligenter signa Ecclesia; aut in eo quod oculi videant Miracula, vel aures audiant sonum & predicationem Evangelii; ne irascaris, si insanire te dicant Theologi Christiani. Ad hec absurda (& non ad veram Fidem ) te cogit evidentia tua Demonstrativa revelationis, aut impossibilitatis falsitatis Fidei ex Motivis credibilitatis adeò perspicue (uti somnias) apparens, ut necessario trahat ad Fidei assensum, (& per consequens absque ullà difficultate) intellectum humanum, inconsultà, vel etiam invità voluntate, & independenter ab ullo liberi arbitrii supernaturaliter adjuti exercitio, vel pià voluntatis dispositione.

Unde ergò pietas, obsequium, libertas, & meritum in assensu Fidei, si post sufficientem Motivorum propositionem, & curiosam considerationem, velis nolis, assentiri necesse est? Nunquid pius eris in Deum credendo, cum non potes incredulus esse? obsequens, cum Fidei resistere non vales? Liber, cum ad illam necessariò traheris à Motivorum evidentià? Laude dignus, cùm inconsultà, vel invità voluntate, credendum est?

Miro.

Miro profecto præditus es ingenio, Sargenti, qui ex Fidei obscuritate, evidentiam extorques; ex necessitate assentiendi eruis libertatem; nec-non meritum ac pietatem voluntatis captivantis intellectum in obsequium Fidei exprimis. Dices cum Magistro tuo Blakloo, captivari per evidentiam intellectum, seu captivari intellectum, quatenus dubita- tag. 527. 6 510. tivum, (sic enim loquitur) intellectui demonstrativo. Nugaris. Captivitatem & carcerem intellectûs vocas evidentiam? Sic captivantur & concluduntur in aquâ pisces, in aere volucres, in Calo Angeli & animæ Sanctorum : aprius diceres evidentiam, voluntatis carcerem, quam intellectus: hic enim ligatam post se trahit voluntatem, illiusque contemnit imperium, dum evidentia potitur. At in Fide, Paulus dixit, debere intellectum captivari, non ab evidentià, sed à voluntate imperante obscuræ Fidei obsequium.

Thomas Albius in Statera Morum exam. 9. de Fide

Quoniam verò hæc afferinius, tu nos Fanaticos vocas; nullo agimur, Sargenti, furore vel amentià, cum præter constantem & communem semitam Motivorum positorum pro salute generis humani, expectamus & exigimus internas inspirationes pro singulis hominibus, imò pro singulis Fidei actibus; neque enim fieri potest ut quis (naturæ viribus) affentiatur veritati obscura, sine formidine ac dubio, si non constet evidenter Deum illam revelasse. At non constat nobis evidenter, Deum revelasse veritates nostræ Fidei. Hisce igitur gratiæ inspirationibus egemus; nec per illas everti Divinæ providentiæ optimum ordinem tu reclè Aa ais.

Catholici non funt

186 HISTORIA ET CONFUTATIO

ais, Quid? Unde tibi venit in mentem non debere nos expectare Divinas inspirationes, (quas tu extraordinarias vocas)? Unde infers per illas tolli constantem viam & communem semitam Motivorum? Putasne Deum non posse & illa Motiva ponere, & inspirationes singulis hominibus donare, & ita disponere, ut utraque ad Fidei actum concurrant? An potius existimas cum Pelagio. inspirationes esse superfluas, post sufficientem doctrinæ Evangelicæ & Motivorum propositionem & considerationem? Certè optimum providentiæ ordinem everti per inspirationes Divinas conspirantes cum Motivis credibilitatis in quolibet homine, & ad quemlibet Fidei actum, folus Pelagianus dixerit. Itaque dum nos fingis Fanaticos, te ipsum facis Pelagianum: Pelagianum inquam, dum necessitatem gratiæ internæ, seu inspirationum supernaturalium ad affensum Fidei tollis; dum verò necessitatem ponis assentiendi post sufficientem Motivorum propositionem & considerationem, coque nomine Fidei assensum libertate exuis, ac imperio, & pià dispositione voluntatis liberas, in heresim quoque incidis; sed tam absonam, & ab omni rationis specie alienam, ut Pelagius illam hæresis partem rejecerit; & nemo ante Blakloum, & te, illam (Manichæis exceptis) tenuerit sententiam.

S E C T. III. Cencelia & Paties contra Sargentium.

Patres, Concilia, totaque Ecclesia Catholica, docent, obsequium, libertatem, meritum, ac pietatem Fidei Catholicæ supponere obscuritatem revelationis, etiam post Motivorum sufficientem

Vides quam claris verbis Concilium declarat, preter, & post Motivorum sufficientem propositionem & considerationem, necessarias esse illas inspirationes, à quibus tu ais everti optimum Divina providentia ordinem. Per credulitatis affectum, quid preter voluntatem eliciendi actum Fidei, aut

lem omnes eos, qui ab Ecclesia Christi alieni sunt, quo.

Aa ij piam

piam dispositionem voluntatis intelligas? Imprudens verò foret actus voluntatis, imperans aut suadens Fidei assensum, ( adeòque gratiæ ac inspirationis Divinæ incapax foret), si non supponeret sufficientem Motivorum propositionem & considerationem, juxta illud Eccl. 19. Qui cito credit, levis est corde; citò autem crederet, qui crederet antequam Motiva credibilitatis sufficienter consideraret. At si hæc adeò demonstrativa revelationis funt , ut necessario trahant intellectum ad assentiendum, doctrinam per illa, ac Testimonium. Traditionemque Ecclesiæ propositam, revelatam à Deo esse, superflux profecto & ineptx sunt inspirationes illæ Spiritûs Sancti ad actum Fidei, vel ad corrigendam voluntatem, ut potè quæ intellectus ( jam evidentiam intuentis ) affensum impedire nequit. Rectè etiam docet Canon, assensum illum fore naturalem, si inspiratione Divina non eget. Nam (ut supra ostendi ) viribus ac impulsu naturæ moveri possunt homines, novitatis avidi, ad seriò consideranda & examinanda visa vel audita Miracula, aliaque Motiva credibilitatis. Unde si hec serio considerata, demonstrent Deum revelasse Mysteria Fidei, supervacanez sunt Spiritus-Sancti inspirationes ad hoc ut absque ullo dubio ac formidine teneamus, Deum Fidei Catholicæ dogmata revelasse. Certe aut supernaturales inspirationes sunt superflux, aut evidentia tua Motivorum non est necessaria ad Fidem. Si postremum fateris, Catholicus eris, sed contradices tibi, contrarium in tuis libris docent, corructque tot yoluvoluminum tuorum ingens moles, methodusque tua, sidem obscuram ad claram evidentiam impossibilitatis salsitatis reducens. Enimyerò satius est, hominem errori obnoxium te sateri, quàm demonstrationes contra Spiritus Sancti gratiam obtendere; quibus nihil aliud præter inscitiam ac

pertinaciam tuam demonstratur.

Audi ejusdem Concilii Araus. Can. 7. Si quis per natura vigorem, bonum aliquod quod ad salutem pertinet vita aterna, cogitare ut expedit, aut eligere, sive salutari (idest, evangelizanti), prædicationi consentire posse confirmat, absque illuminatione & inspiratione Spiritus Sancti, qui dat omnibus suavitatem in consentiendo, & credendo veritati, haretico fallitur spiritu, non intelligens vocem Dei in Evangelio dicentis: Nunquid idon: i sumus cogitare aliquid à nobis, quasi ex nobis? Sed sufficientia nostra ex Deoest. Audi Sargenti, verba illa Evangelizanti prædicationi consentire. Quomodo absque temeritate & peccato consentiat quis prædicationi Evangelii, antequam doctrina illa sufficienter proponatur & consideretur? Quomodo verò consentiet post talem prædicationem & sufficientem propositionem, si ex illà sufficiente propositione necessariò pullulat evidentia, & hæc evidentia necessariò extorquet Fidei assensum & .consensum? Audi etiam illa verba, suavitatem in consentiendo or credendo: suavitas in consentiendo revelationi obscuræ, ( qualem utique supponit Arausicanum) libertatem indicat in consensu. non illam tollit; unde nec ipsum actum Fidei à consensu & concursu immediato, seu imperiovoluntatis Aaiii

HISTORIA ET CONFUTATIO luntatis potest eximere tua Motivorum evidentia: Audi denique Sargenti, Verba Concilii Trid. Seff. 6. cap. 6. Disponuntur autem ad ipsam justitiam, dum excitati Divina gratia & adjuti, Fidem ex auditu concipientes, libere moventur in Deum, credentes vera effe qua divinitus revelata & promissa sunt, &c. Ipsa ergò conceptio vel productio actus Fidei, est libera, & non sola consideratio Motivorum, seu applicatio ad consideranda Motiva credibilitaris, libera est. Libere, inquit Concilium, movemur in Deum, credentes vera esse quæ divinitus revelata funt; at credimus non per considerationem Motivorum, sed per ipsum actum Fidei : ergò libere producimus hunc actum, adeòque non assentimur necessariò post aut propter evidentiam Motivorum.

SECT. IV.
De simplici & ridiculà credulitate
Sargentii, & Blakloi, per quam dicunt simplicio es
salvari poste.

Vide prop. 23.

Vides Sargenti, doctrinam tuam coincidere cum Pelagianorum & Semipelagianorum erroribus quoad superfluitatem gratia ad velle credere, & ad actum credendi; etsi iisdem non innitatur fundamentis. An verò rides illa imperfecta Semipelagianorum, sit eadem cum illà ridiculà credulitate, quâ tu dicis salvari posse homines simpliciores, etsi non sit vera Fides, non decerno. A10 tamen, folum hæreticum admittere, ullum falvari posse per hanc tuam semifidem, quam describis ac defendis in tuâ ride Vind. pag. 165. ut nos transcripsimus supra prop. 23. En Sargenti, quò tandem præcipitaris à tuâ evidentia, & à Blakloi principiis; hic enim concedit dari virtutem Fide inferiorem. aut imbecilliorem, per quam salvari possint simpliclores;

In Prafat. ad Dial. Rush Worthi pag. 18.

HERESIS BLAKLOAN A. ciores; sed tua credulitas adeò imprudens & ridicula est, ut nomen virtutis non mereatur, nec à Dei gratia ortum habet: Unde ab hac perfici nequit, nec sufficere ad consequendam vitam æternam; est enim peccatum, cum sit actus imprudens & vitiosus. Aveo scire, quo pacto juvari possit illa tua ridicula credulitas à benignis circumstantiis, vel Disciplina Ecclesiastica, ut amorem Cali super omnia gignat? Per actum contritionis aut amoris Dei super omnia, remitti omnia peccata scio, sed actus contritionis & amoris Dei, involvunt aut supponunt veram sidem; ridiculam credulitatem tuam non admittunt. Quid igitur intelligis per amorem Cali super omnia, non satis capio, nec tu audes dicere. Certè nunquam efficies, ut hæc hæresis, Ecclesiæ Cnsuram evadat, (quocunque demum verborum involucro contegatur), doncc evincas falsum esse illud Pauli esfatum; Impossibile est sine Fide placere Deo.



## CAPUT IV.

De rectà methodo convincendi Atheos.

& Hareticos.

Oftenditur methodum Blakloi ac Sargentii, rectam non esse; quinimò per illam confirmari Atheos & hareticos in sua insidelitate, ac pertinacia: Ecclesiamque Catholicam spoliari (per eandem Methodum) auctoritate obligandi homines ad credendum.

SECT. I.
Confutatur methodus demonstrativa Sargentii.

Етно Dus demonstrativa Fidei à Blakloo inventa, & à te Sargenti amplificata, non convincit nec convertit Infideles, sed potius Catholicos indoctos, Librorumque tuorum incautos Lectores, ad hæresim, Atheianque impellit. Doces enim absque demonstrativa evidentia existentiæ supremi Numinis, credendum non esse, illud existere. In quo turpiter erras; nam si juxta omnes Scriptores Orthodoxos, (nullo excepto), Fides Catholica existentiæ Dei, non debet inniti lumine naturali, vel evidentià demonstrativà ejusdem existentiæ; sitque notissima hæresis dicere, non teneri nos cr. dere Dei existentiam, aut ulium alium Fidei articulum, nisi pramittat ir Deitatis demonstratio, uti necessario requisita ad cr dendum; quo fundamento, quave fronte, audes tu, Sargenti, evidentiam, vel Demonstrationem illam exigere; aut docere non

non sufficere evidentiam moralem existentia supremi Numinis, ad nos obligandum ut credamus illud revera existere, quando ab Ecclesia sufficienter proponitur ille articulus, ut supernaturaliter revelatus? Laudandi sunt, fateor, ut maxime pii, qui supremi numinis existentiam conantur demonstrare; at detestandi sunt ut pertinaces hæretici, qui docent illam non esse credendam, nisi demonstretur

Quidigitur de te ac methodo tuâ dicemus, Sargenti? Stilling fletum ac Tilitsonum Protestantes, passim rides, acin Atheiam proclives, imprudenter ais, quod evidentiam demonstrativam pro articulo existentiæ Deitatis non exigant. Pag. 85. Reason against Railery dicis, in principiis D. Tilit- vide prop. 24. soni non posse discerni, an Christianismus sit stultitia, vel sapientia; quia nimirum Motiva credibilitatis (in illius sententia) non sunt conclusiva (vel demonstrativa) veritatis doctrinæ Christianæ. Et pag. 88. in fine. Quapropter nisi D. Tilit- gentii ubi bac Anson proferat in medium fundamenta immobilia, (hoc glice pontatur. est, Demonstrativa juxta Sargentium), nunquam poterit convincere, quod operari vel pati pro Christianismo, sit virtus, sed perinde ac operari or pati in Paganismo pro falsis Diis. Quinimò incaute dicis ibid. pag. 87. Certum effe , Generalitatem Gentilium qui coluerunt Junonem, Venerem, Vulcanum, &c. habuifse bonam intentionem in communi, liberosque fuisse ab actuali dubio, imò habuisse certitudinem moralem D. Tilitsoni, hoc est, habuisse sirmum ac indubium assensum talibus innixum fundamentis, quibus abunde satisfieret

Videprop. 24. Sar-

fieret homini prudenti ; quia multi eorum fuerunt viri magna prudentia naturali praditi ; & de facto illis fatisfactum fuit per Motiva qua habuerunt pro Polytheismo.

Audi Sargenti. Ego nec D. Tilitsonum, nec D. Stilling fletum umquam vidi, nihil mihi eft cum illis commercii: Legi tamen nuper illorum librum, (Regulam Fidei), contra tuum Surefooting; De illis, etsi Adversariis, dicam veritatem. Miror illorum acumen ingenii, stylique elegantiam; sed magis miror, qui potuerint methodum ac errores tuos argumentis Catholicis tam nervosè confutare, Fidem verò Catholicam non profiteri? Hocunum pro defensione ac honore doctrinæ Ecclesiæ Rcmanæ, & correctione tuâ dicendum est; nunquam illam ab homine obtendente se Catholicum esse tam manifestò, quam à te, impugnatam; nunquam ab Adversariis ullis, tam benè (hac in parte) quam à Tilitsono ac Stilling fleeto, (dum pro infallibilitate supernaturali Ecclesiæ contra evidentiam tuam Fidei scribunt), propugnatam fuisse. Conqueritur Tilitsonus, à te illius moralem evidentiam pro side aut Regulâ sidei, requisitam, immeriro rejici ut Atheisticam. Nam fateris (loco proximè cit.) illam evidentiam moralem esse talem, quâ inniti possit sirmus ac indubius assensus. & per ejus fundamenta satisfieri abunde homini prudenti. Item reprehendit te, (pag. 119. Suæ Regulæ Fidei), quod methodum ac libros tuos fundes in hoc principio, In rebus Religionis non posse hominibus rationabiliter satisfieri ulla certuuline, que demonstrativa non est. Omnes Catholici à Tilitono (pro evidentia Morali) contra te stamus. Certitudinem infallibilem requirimus in Fide, demonstrativam evidentiam rejicimus; utpotè quæ intellectum potius cogit, quam libere movet ac inclinat ad Fidei affensum. Si Tilitsonus tecum sentit docetque nullam certitudinem infallibilem esse, quæ demonstrativa evidentia non est, ab illo, & à tedissentimus.

Certe omnes Athei libenter tecum conspira- Omnes Athei & bunt in hoc principio, minime credendum, Deum Haretici libenier effe, si non demonstretur evidenter illius existentia. Om- dum Sargentii. nes heretici facile tibi concedent, non esse credendum aut parendun. Ecclesie, nisi evidenter demonstretur illius infallibilitas. Et si tu putas, debere illos manere in suis erroribus, donec hec duo puncta demonstres, paucissimos convinces aut convertes Atheos, vel hæreticos: tum quia paucissimi capiunt vim tuæ Demonstrationis, tum quia vix ullus capit aut credit, posse demonstrari, se versari in tam crasso errore. Certe nullus est qui velit fateri se adeo stupidum, ut teneat ridem, cujus falsitas evidenter possit demonstrari, non solum per evidentiam credibilitatis, verum etiam per evidentiam veritatis doctrina Romana Hocfolo demonstrationis genere posse convinci aut converti homines prudentes, Tu, Sargenti, existimas; docesque insuper, non posse Doctores aut Ductores Ecclesiæ, turà Conscientià aut salvo honore, aliss argumentis Fidem Catholicam suadere, quam iis quæ demonstrant impossibilitatem falsitatis Fidei; nec debere Atheos authereticos ingeniolos, ullis aliis

Bbij

pru-

admittent metho-

3. prop. damnata.

prudenter moveri, ac trahi ad veram Ecclesiam. Hinc est quod pag. 216. Surefooting hanc seriam protestationem, (ac ridiculam Fidei tuæ professionem), facis, Vt hanc seriam protestationem pro me faciam, existimarem me hominem maxime improbum, si afferrem aut premerem ullum argumentum pro Fidei sundamento, quod non judicarem evidens esse, hoc est demonstrativum.

SECT. III.
Methodus Catholica & nostra, convincendi hareticos
& Atheos.

Disce tandem, Sargenti, meliorem doctrinam; disce modum ac methodum confutandi Atheos & hæreticos, non debere limitari ad Demonstrationis Numinis existentia, ac infallibilitatis Ecclesiæ claram evidentiam, ut tu doces; satis est si demonstretur obligatio credendi existentiam Dei, & infallibilitatem Ecclesiæ; quamvis nec ipsa Dei existentia, nec infallibilitas Ecclesiæ demonstretur. Illa verò hominum obligatio credendi evidenter demonstratur ex apparentia supernaturali tot prodigiorum visibilium, quæ negari non potest. Summæ igitur pertinaciæ convincuntur Athei & Sectarii omnes, si non submittunt judicium suum tantæ apparentiæ, utpotè quibus ex illa apparentia evidens est sua obligatio credendi Numinis existentiam, & infallibilitatem Ecclesiæ. Nam ad convincendum peccati & pertinaciæ Atheos & hereticos, nolentes tali apparentiæ submittere sua judicia, satis superque est, probare, ab ipsis violari obligationem suæ conscientiæ, sumine naturæ notam; obligationem inquam credendi firmissimè, quæ ab idoneis Testibus sufficienter proponuntur ut revelata ab illo Numine, de cujus existentià, & veraciveracitate Testium, habent evidentiam moralem, confirmatam per signa supernaturalia, etiamsi ipsa infallibilitas Testium, (hocest, Ecclesiæ), aut ipsamet Divina existentia vel revelatio, evidenter non demonstretur.

Sed videamus an infidelitatis, hoc est, Atheifmi aut herescôs, evidenter convincaris ipse, per methodum hanc nostram; & per singulos veluti gradus ad particularia descendamus. Quid igitur infidelitas? Quid haresis? Pertinacia contra doctrinam sufficienter propositam ut à Deo revelatam. Quid est sufficienter proponi doctrinamut à Deo revelatam? Proponi per signa tam clara Divinitatis existentis, ac loquentis, ut sit moraliter evidens Deum existere & loqui, nec alium quam ipsum Deum, Authorem esse Locutionis ac doctrinæ sic propo- quid evidentia sitæ. Quid evidentia moralis? Illa quæ tollit omnem probabilitatem partis oppositæ, omnemque formidinem ac prudens dubium à Credente. Quid evidentia credibilitatis? Est evidentia obligationis nostræ ad assentiendum Mysteriis Fidei, etiamsi non cernatur illorum veritas aut revelatio. Unde oritur illa nostra obligatio? Ex obsequio Divinitati (sufficienter nobis apparenti per signa & testimonium Ecclesiæ) debito: est enim pars illius obfequii & obligationis nostræ, ut contenti simus evidentia morali existentiæ & locutionis Dei, ad illum colendum ut existentem, & ad credendum illi ut loquenti nobis per Ecclesiam: nec fas est Creaturis ex nihilo productis, exigere à suo Creatore, ut det illis majorem evidentiam quam moralem, Bb iii aut

moralis , & credi-

198 HISTORIA ET CONFUTATIO

aut existentiæ, aut locutionis suæ. Nam illæevidentia, etsi impersecta, sussiciens & proportionata est naturæ nostræ impersectæ; quam decet in hac vita duci potius per Fidem obscuram, quam per scientiam claram; non solum ad selicitatem æter-

nam, verum etiam ad temporalem.

Videmus in rebus humanis satis consentaneum esse naturæ nostræ, regi nos ac Respublicas omnes, per fidem humanam obscuram, non solum in litibus ac judiciis forensibus, verum etiam in colendo Parentes ac Principes nostros; tenemur enim obedire Principibus, & credere illos existere, ac jubere, etiamsi nobis non constet plusquam morali evidentià, illos existere aut jubere. Quid ergò majorem evidentiam requirimus pro cultu aut Fide Divina, quam moralem evidentiam existentiæ & locutionis Dei? Est igitur superni Numinis jus ac prerogativa, ut Creaturæ teneantur in illud credere ut existens, eique parere ut tali, etiamsi non constet Creaturis (evidentia plusquam morali) Numen loqui aut existere; aut doctrinam (ab Ecclesiâ traditam) procedere ab ipso. Sic in humanis docemur à naturæ lumine, judicare de probitate hominum V.G. & credere illis loquentibus, juxta apparentiam exteriorem illorum probitatis, ac sapientiæ. Et, si aliter judicamus, peccamus, judicando temere, nostreque conscientia obligationem, legemque naturæ violamus. Ergo (à fortiori) apparentia supernaturalis supremi Numinis existentia, manifestata nobis per signa Ecclesia supernaturalia, evidentissimè nos obligat ad credendum

vinc.

Hoc adeò verum est, ut Philosophus Christianus teneatur credere Dei existentiam, independenter ab existentie Divine Demonstratione. Evidentia igitur moralis vim habet obligandi homines ad credendum id quod non demonstratur?est enim evidentia tot signis, talibusque argumentis illustrata; ut, quamvis non demonstrent ipsam veritatem creditam, (V. G Dei existentiam, aut revelationem Doctrine Divine) demonstrant tamen maximam esse imprudentiam & impierarem in quovis homine, (etiamfi doctiffimo & acutifsimo), non velle assentiri doctrine tam sufficienter ac supernaturaliter proposite ut Divine. Cum igitur doctrina Ecclesse proponatur ab ipsa, ut à Deo revelata, ejusque testimonium tot prodigiis, calibusque argumentis confirmetur, imprudens, ac impius sit necesse est, quicunque negaverit ildam apparentiam supernaturalem procedere à verâ Deitate existente; aut doctrinam Ecclesie à Deo revelatam esle dubitaverit. Pertinax ergo sit Atheus, pertinax sit hereticus necesse est, quicunque non prebebit assensum existentiæ Numinis, aliisque Mysteriis ab Ecclesia propositis ut à Deo revelatis, etiamsi illius existentiam, aut illorum veritatem ac revelationem non intueatur. Atheus ergò & hereticus, Sargenti, eris, (parce duriuscu-10 huic vocabulo vir undique doctissime) si hac morali

HISTORIA ET CONFUTATIO

morali majorem evidentiam ad affensum aut professionem Fidei, necessariam dixeris. Blasphemus, & Manicheus, si Fidem nostram stultam, & superstitiosam vocaveris, eo nomine quod non demon-Aretur impossibilitas falsitatis Fidei, aut non cernatur illius veritas, aut revelatio, ante Fidem, vel per ipsam Fidem. Et multo magis si De im Tyrannum dixeris, eò quòd assensum & professionen Catholicæ Fidei ab hominibus absque tuâ eviden-

tiâ demonstrativâ exigat.

Qualis tua sit Fides, nobis satis constat ex libris tuis. Illam ab evidentia non distinguis. Demonstrare obtendis omnes Ecclesia Romana articulos à Deo revelatos esse. Unde ergò tot adhuc Athei & hæretici, postquam libros tuos legerunt? Certe si à te demonstratum fuisset, Deum omnes articulos Romanæ Fidei revelasse, nullus Anglus fuisser à Romana Religione alienus; omnes enim qui fatentur Deum esse, fatentur vera esse quæcunque dixit. Vide quam discrepet à tuâ, mea, omniumque Scriptorum Catholicorum sententia. Meum omnes viri docti ac Orthodoxi sentiunt, per tua principia vastum ad Atheian & hæresim, hiatum aperiri. Dicis enim (in secunda tua damnata propositione, octoque primis, & passim), nihil concedendum esse quod evidens non est. Pauci sunt, Sargenti, qui capiunt evidentes demonstrationes de Dei existentia. Ergò, inquies tu, non debent credere Deum esse? Quid dicemus de hac tuâ methodo, ac Fidei Regulà, docente, nihil concedendum quod evidens non est? Evidensne est omnibus

Methodus Sargentii impellit ad Atheian.

omnibus Christianis, supremi Numinis existentia? Aut Protestantibus, Christum esse Deum? gium Sargenis di-Non sanè. Quo igitur pacto demonstrabis omnibus (presertim rudioribus ) existentiam Dei? Aut doctrinam à Christo traditam, revelatam esse à Deo? Non est opus, ais, demonstrare rudioribus, in Chift, ab its Deum existere, aut Protestantibus, Christum esse Deum, quia id supponunt ac fatentur: Methodus verò mea, inquis, nititur hac suppositione, & ex câ demonstro alios Ecclesiæ Romanæ articulos à Deo revelatos esse. Ad hoc effugium ac fictionem methodi, coactus fuisti ab argumentis Adversariorum tuorum, ac nostris; nam revera initio non animadverteras, per Traditionem Ecclesiæ non posse demonstrari existentiam Dei aut Divinitatem Christi. Sed aliud excogites effugium necesse est. Hoc enim per tuamet principia tibi occluditur. Nam propolitio tua 6. claiè docet retractandum esse articulum Divinitatis Christi ab iis , qui illum crediderunt absque demonstrativa evidentia tua. Idemque (juxta principia tua) dicendum est de existentia Dei. Vide scriptores sargentandem Sargenti, quò te ipsum, Proselytosque tuos precipitat methodus acdoctrina tua. Tibi fo- minem contra Proli inter omnes Scriptores, non licet uti argumento tes Divinitatem ad hominem contra Adversarios tuos, ex supremi in ula concessione Numinis ac Divinitatis Christi suppositione, de- fundat suam meducto. Mihi, & omnibus aliis qui absque demon- vincendi 1 suaque doctrina Vindistrativa evidentia, multa supponenda & credenda cim. docemus, fas est argumentari contra Protestantes, & rudiores, ex concessione sua Numinis, ac Divinitatis

SECT. IV. Oftendsour efficcentis fuam Fidei regulam , es methodam co vincen. di haresicos , funda: am effe in jup positione Divinitaconceja.

Vaus inter omnes ius, non potest argumentari ad horestantes conceden-Christi; & samen

HISTORIA ET CONFUTATIO nitatis Christi. Attibi non licet. Tua principia methodum tuam, tuumque argumentum ad h minem penitus eneruant. Si enim juxta propositionem secundam damnatam, & octo primas cit. ac principia tua, nihil concedendum quod evidens non est, quâ fronte, aut quo jure petis à rudioribus, ut supponant existentiam Dei, vel a protest intibus ut tibi concedant, supponantve Divinitatem Christi, quorum evidentiam non habent; imò peccant (juxta te) si absque tuâ evidentia assentiuntur? Itaque dum ex suppositione aliquid probare contendis, tuis principiis contradicis, petisque ut eadem negentur principia. Nova, fateor, methodus hec est, at minime convincens, minimeque Catholica.

SECT. V. Discrimen inter probabilitatem & evidentiam moralem,

Dicam tibi, Sargenti, unde ortum habet hæc Blakloi heresis, & hallucinatio tua, circa necessitatem evidentiæ plusquam moralis ad Fidem requisitæ. Confundis probabilitatem cum evidentia morali, & hanc non excedere fines probabilitatis existimas; in quo turpiter erras. Nam summa probabilitas unius sententiæ, non excludit nec extinguit probabilitatem alterius sibi oppositæ. At ratio evidentia, vel certitudinis moralis, in eo sita est, ut extinguat penitus, excludatque omnem probabilitatem prudentem à sententia sibi opposità, idque adeò manifeste, ut sola inscitia vel pertinacia, queat hominem ad partem evidentiæ morali adversam inclinare. Hincest, quod ex duabus opinionibus probabilibus fas sit alterutram amplecti: evidentiæ verò ac certitudini morali oportet omninò

tiam illi contradicentem.

Confundis etiam (ut sæpedixi) cum Albio, seu Blakloo à te cit. Non intueri evidenter revelationem aut veritatem Fider, cum intueri evidenter Fidei poffe subesse falsum. Neque enim coincidunt hæc duo: nam eodem plane momento, quo non videmus Divinam revelationem aut Fidei veritatem, utramque credimus, nec non certissimè tenemus, Fidem à Deo revelatam esse, nec illi posse subesse falsum. Unde sequitur nos non videre quando credimus (uti tu somnias) possibilitatem falsitatis Fidei, etsi Fidei veritatem non videamus. Tu, qui doctus es Logicus, haud ignorare debuisses, non sequi ex hâc propositione, Non video Petrum esse album, hancalteram, Ergo, video illum non effe album; imò quamvis non videam ipsum esse album, codem momento credere possum ipsum album esse, si quis fide dignus de hoc me fecerit certiorem.

Qui hæc tua, Sargenti, absurda devorat, malèfanam doctrinam eructabit. Hinc pag. 16. Fidei Vind. habes, Cum nemo obligari possit ad presitendum vid prop. 14. Viconstanter quod i se sirmiter non videt veram esse Christianus qui hoc modo obligatur profiteri suam Fidem esse veram, debet vid re quod primum principium de quo nunc locati sumus ( Idem est idem secum ) quodque dat totam firmicatem nostro intuitui intellectuali, patro i etur propositioni cui assenticur. Et pag. 17. dicis, quod illi qui huic tuæ doctrinæ adversantur, Fidem vertunt in opinionem, Fidem faciunt absurdam, præernaturalem, of irrationalem; afferendo homines debere af-

Ccij

Centeri

tationem expiteationis Sargeni:1 ecinda fua prop. damnara , intra rone de , bi habe bsc verba Anfentiri mentaliter (ita est) cum tamen nulla videant solida fundamenta cur n cesse est ut ita sit: prositeri audacter illam esse veram, es quod de illà certi sint, cùm tamen (si verum loqui velint) simul prositeri debeant, posse esse falsam, atque in ea mundum posse decipi.

### CAPUT V.

An Regimen Dei & Ecclesia foret tyrannicum, si obligarentur homines ad assensum, ac professionem Fidei Christiana absque Blakloana & Sargentii Evidentia?

SECT. I.

Reason against Railery pag. 95. \$.14. Vide Fidem Vind. à pag. 1. u que ad

X hoc duplici errore colligis Deum fore Tyrannum, si, absque clarislimâ veritatis evidentià, obligaret homines ad credendum vel profitendum Fidem. Nos igitur (ais) qui Deum effe fatemur, vindicemus Dominum nostrum à scandalosa infamatione regendi humanum genus tyrannice, imperando scilicet nobis, ut assentiamur rem esse, quam codem tempore posse non esse videmus; & obligando nos tenere (contra lumen natura, primaque principia ab ipsomet nobis insita ) sieri posse ut non existat id quod exist t; nec non profiteri punctum verum esse, imo cum vita jactura testari illius veritatem, quod tamen forte cras potest esse falsum. Hic & semper confundis imperite, Sargenti, illa duo, nos scilicet videre rem posse falsam esse, quando non videmus illam veram esse. Unde tyrannidem Deo & Ecclesiæ summa cum blasphemia imponis. Non

Non est igitur mirum, Sargenti, concludi à te Regimen Ecclesiæ fore tyrannicum, si non constaret nobis evidenter de illius infallibilitate, cum ne Deo quidem jus concedis exigendi assentum & professionem Fidei ab hominibus, si his non con- schism d sparetes stet evidenter de veritate, vel ( quod perinde est) 128. 123. de revelatione doctrinæ creditæ. Doces enim in tuo secundo Tract. de Schismate sect. 12. pag. 123.

Cum nec Scriptura, nec doctrina Ecclesiæ primitivæ (quam D.H. inniti Traditione infallibili agnoscit) possit nobis aliter fieri evidens, quam per auctoritatem aliquam, ab Apostolis illam continuò ad nos deducentem, si hec auctoritas non possit demonstrari infallibilis, nemo tenetur rationabiliter affentiri vel credere Scripturam esse verbum Dei, vel doctrinam esse Chri-Iti, innixus tali auctoritate, cum desit evidentia veracitatis auctoritatis illius, quæ sola potest obligare ad assenfum. Quinimo neces-

For since neither Scripture, nor the doctrine of the primitive Church (acknowledg'd by D" H. to have bin built upon an infallible tradition) can be evidenc'd to us, but by fom authority faithfully conveying it down everfince that time; if this authority can not be evidenc'd to be infallible, no man is bound in reason to assent or believe either Scripture to be God's word, or the doctrine to be Christ's upon her authority, since there wants evidence of that authority's veracity, which can only oblige to affent: nay more he must needs sin in precipitating his affent without evidence to ground it on.

- Cc iii

206 HISTORIA ET CONFUTATIO fe est ut quis peccet, præcipitando suum affensum, sine evidentia quâ innitatur.

Pag 118. sect. 12. ejusdem libri, latè discurris de Ecclesiæ potestate obligandi ad credendum, ubi candide ponis fundamenta doctrina ac Fidei tua, quæ retulimus in octo primis tuis propositioni-

bus, quæ relegendæ funt.

Cum verò ad evidentiam omnia reducas, indubie tibi persuasum est, ad illa nos Blakloi pervenisse tempora, in quibus Ecclesia solà evidentià

regetur, de quâ mox agemus.

I Sargentii propositio eft. Cum pura ratio confistat in illatione connexionis duarem re rum, veln tionum propter nexum im mediatum quem habent cum 3. in Pramiss ( nam nexus qui immediatus non oft , revera nullus est, Saltem quoad intellectum , cum in illo cafa nexum non videt ) (e nitur nunquam movers mentem ad affenfam aliquem ex pará ratione, nis per talem nexum , & guidem v lum , hoceft, per Evidenti m, adcoque comnes affenfus qui ex hoc fonte non fluunt oriun-

SECT. II.

gentit, quo innitt. tur exigentia evi-

dentia in Fide, eft ridiculum.

Principium Sar-

Disce nunc, Sargenti, meliora principia, & veriorem doctrinam. Hæc tua propositio (quæ docet omnem assensum, qui ex fonte evidentie non fluit, oriri ex impuritate passionis, id est, à vitio), falsissima est. Intellectus enim humanus, cum limitatæ sit perfectionis, non semper, nec sepè videt nexum rerum aut notionum. Nec hoc illi aut nobis vitio vertendum est, cum imperfecti atque è nihilo simus, & quidquid habemus non à nobis, sed à Deo accepimus, qui dona distribuit prout vult; nec potest Dei donum, distributio, aut voluntas, pura aut recta rationi adversari. ergò mens humana ad affensum ex pura vel rectà ratione, quoties assensum suum, nature ac perfectioni sue (etiamsi exiguæ) conformat; id verò prestat per assensum, etsi minime evidentem; neque enim recta aut pura ratio exigit, ut mens nostra (quæ imperfecta est) perfectissime aut evidenter penetret:

penetret res Fidei, aut videat revelationem Divi- tur ex imperitate nam; nec ut solis naturæ viribus innixa, certissi- viti. Schim dimè credat, firmèque adhereat veritati, quam clarè 118. intueri nequit in hac vità. Unde Aug. ait, Homini ergo non valenti verum intueri, ut ad id fiat dendicap 16. idoneus, purgarique se sinat, auctoritas prasto est; nec solum in rebus Fidei id verum est, sed & in plerisque aliis; nam testimoniis & traditione credibili (non clarà evidentià) sepissimè nobis innitendum est. Auctoritas est scientiæ supplementum, nihilque rationi est magis consentaneum, quàm sequi auctoritatem cum deest scientia. At periculum est, ais, ne decipiamur ab auctoritate: dece tione autem , inquit Augustinus, quid miserius? Respondet idem Aug. Quandiu intelligere sincera non possumus, auctoritate quidem decipi miserum est, sed certe miserius non moveri. Dupliciter autem movemur. in rebus Fidei, partim miraculis, partim sequentium multitudine, (hocest, Traditione). Miraculum voco (inquit Aug. ) quidquid arduum aut infolitum fupra spem, vel facultatem mirantis apparet. Athoc, inquis, non demonstrat nobis Deum esse Auctorem doctrinæ Miraculis confirmatæ, quandoquiden Angelus bonus, vel malus, potest multa facere ardua & insolita, supra spem vel facultatem homiminis mirantis. Fateor. Quid indè? Ergò non debent homines moveri vel induci ad affensum Fidei Divinæ per Miracula, Traditionem, & alia motiva credibilitatis, casu quo hec clare non demonstrant veritatem Fidei, aut saltem Deum revelasse Fidei doctrinam; adeòque (juxta te) ille affensus Fidei,

HISTORIA ET CONFUTATIO 2:08 Fidei, oriretur ex impuritate passionis, id est, à vitio? Malè instruis, malè infers Sargenti. A Manicheis stas contra Ecclesiam & Augustinum, & con-

tra rectam rationem pugnas.

Traditio non est medium demonstrativum veritatis Fidei juxta Aug.

Quod Augustinus sentiat per Motiva credibilitatis non demonstrari veritatem, aut revelationem Fidei supra vidimus. De Traditione non obscurè id tenet in Ep. Fundam. cap. 12. ubi dicit, Traditionem aut Historiam facere quidem rem credibilem, sed non evidenter certam. Qui dicit (inquit) Persas & Scythas ante multos annos secum bellasse, rem dicit credibilem; eam tamen quam auditam vel lectam, possumus credere, non expertam, comprehensamque cognoscere. Credo (inquit Aug. de util. credendi cap. 12. ) sceleratissimos conjuratos v rtute Ciceronis quondam interfectos. Atqui id non solum nescio, sed etiam nullo pacts me scire posse, certé scio. Mihi certè non adeò evidens est, non potuisse omnes, vel ferè omnes homines unius seculi decipi a sensationibus suis; aut non voluisse alios decipere, ac me iplum nunc non decipi per meas, nec velle me decipere alios; hanc evidentiam meam experior, illorum evidentiam ( si ullam habuerunt ) non experior; nec unquam expertus fui; nec ullo alio infallibili argumento concludere aut demonstrare possum, omnes homines untus seculi non conspirasse cum Cicerone V. G. ad decipiendam posteritatem, cum omnes ac singuli sua libertate fruerentur, possentque id facere; possibili verò posito in actu, nulla sequitur contradictio, aut impossibilitas. Sed quidquid de hoc sit, manifestum est, Sargenti, non posse:

posse demonstrari per Traditionem, Christum esse Deum; adeòque non posse demonstrari doctrinam quam ipse tradidit, esse Divinam, aut à Deo revelatam. An tu hinc inferes, hominem qui ex his Motivis (minime demonstrativis) inducitur ad assensum Fidei Divinæ, peccare, & temere præcipitare suum assensum, eo scilicet nomine quòd non innitatur evidentia veritatis, aut impossibilitatis fassitatis Fidei? Erit-ne ille assensus ridei actus viti & passionis, quia ipsam revelationem, aut Eccelesse infallibilitatem non intuetur?

Si omnis assensus qui non fluit ex purâ ratione, vel clarà evidentià, oritur ex canoso passionis ac vitii fonte, ut tu doces, quid tibi videtur non solum de assensibus Fidei Divinæ, sed de iis judiciis ac Decretis, quibus stat & gubernatur utraque Respublica, profana & sacra? Peccat-nè Judex quando fert sententiam juxta allegata & probata, per testes idoneos (etsi non infallibiles) ob defectum scilicet claræ evidentiæ in Judice. Ad forum conscientiæ veniamus. Peccat-ne Confessarius aut Pænitens, qui sententiam maxime probabilem sequuntur? Maxima enim probabilitas non accedit ad evidentiam, quam tu necessariam esse contendis, ad hoc ut assensus vel actio non sit precipitantia & peccatum. Quid sentis de judicio temerario? Putasne peccatum esse? Maxime. At quid ita? Quia si judicasser aliquis in corde suo, te V. G. non esse virum probum, injuriam utique tibi factam conquerereris, cumsigna & apparentiam probitatis habeas; hec verò acquirunt tibi jus, ut vir probus

210 HISTORIA ET CONFUTATIO

existimeris, donec proberis malus. Unde si quis urgeat sibi non evidenter constare de bona intentione, vei de probitate actionum, quas in occulto sacis, facile & recte respondebis non requiri evidentiam, sed sufficere apparentiam probitatis, ut jus acquiras ad bonam opinionem, & assensus illos actusque mentis nostræ, qui dirigunt & imperant honorem externum viris apparenter bonis, ac virtute preditis, exhibendum esse donec probentur mali.

SECT. III.
In quo confifts jus
Ecclefia obligandi
homines ad credendum?

Hinc concludas evidenter Sargenti, non ex clarissimà evidentià revelationis, aut veritatis doctrinæ, aut infallibilitatis Ecclesiæ, sed ex apparentia maxime credibili, seu ex credibilitatis evidentia infallibilitatis Ecclesia, & auctoritatis Divina, illi communicata, innotescere nobis Ecclesia jus obligandi nos ad credendum per actus Fidei, quidquid ipsa proponit ut à Deo revelatum; per tot enim & talia signa supernaturalia confirmatur Ecclesiæ testimonium & doctrina, ut impius ac pertinax sit necesse est, quicunque illius supernaturalem jurisdictionem ad dirigendos assensus & affectus nostros, in dubium vocaverit. Si lumine naturæ notum est cuilibet viro apparenter bono injuriam fieri, dum malè de illo cogitamus; quanto magis notum esse debet, fieri Ecclesiæ injuriam & male de illà cogitamus, aut aliter judicamus de illius infallibilitate, jurisdictione, auctoritateque ad dirigendum nos in Fide ac moribus, quam nobis apparer per testimonium tot tantisque signis supernaturalibus confirmatum? Nullus Prin-

HERESTS BLAKLOANE. ceps vel Magistratus, tantam habet suæ dignitatis ac jurisdictionis apparentiam, quantam habet Ecclesia Romano-Catholica, Divinæ auctoritatis & affistentiæ Spiritus Sancti in rebus Fidei. Sicut ergò Principibus & Magistratibus inest naturale jus ad dirigendas actiones politicas subditorum, ita Ecclesiæ Romano-Catholicæjus ac jurisdictio inest supernaturalis, ad dirigendam Fidem ac mores nostros. Supernaturalitas apparentiæ jurisdictionem Ecclesiæ ad internos actus dirigendos protendit. Atque hinc patet disparitas ac ratio, cur subditi ac Filii non teneantur assensu interno, credere certissime, esse suum verum Principem aut Parentem, hominem illum quem ut talem honorant; quia nimirum id non redditur evidenter credibile per signa supernaturalia; Fideles verò tenentur credere certissime per assensum internum Fidei, Ecclesiam Romano-Catholicam esse Christi sponsam, Deique oraculum infallibile, arque ut tale habere jus directivum supernaturale in afsensus & affectus mentis nostræ; quia id redditur



evidenter credibile per signa supernaturalia, seu

Moriva credibilitatis.

HISTORIA ET CONFUTATIO

existimeris, donec proberis malus. Unde si quis urgeat sibi non evidenter constare de bona intentione, vel de probitate actionum, quas in occulto facis, facile & recte respondebis non requiri evidentiam, sed sufficere apparentiam probitatis, ut jus acquiras ad bonam opinionem, & affensus illos actusque mentis nostræ, qui dirigunt & imperant honorem externum viris apparenter bonis, ac virtute preditis, exhibendum esse donec probentur mali.

SECT. III. homines ad credendum ?

Hinc concludas evidenter Sargenti, non ex cla-Ecclesia obligandi rissima evidentia revelationis, aut veritatis doctrinæ, aut infallibilitatis Ecclesiæ, sed ex apparentia maxime credibili, seu ex credibilitatis evidentia infallibilitatis Ecclesia, & auctoritatis Divina, illi communicatæ, innotescere nobis Ecclesiæ jus obligandi nos ad credendum per actus Fidei, quidquid ipsa proponit ut à Deo revelatum; per tot enim & talia signa supernaturalia confirmatur Ecclesiæ testimonium & doctrina, ut impius ac pertinax sit necesse est, quicunque illius supernaturalem jurisdictionem ad dirigendos assensus & affectus nostros, in dubium vocaverit. Si lumine naturæ notum est cuilibet viro apparenter bono injuriam fieri, dum male de illo cogitamus; quanto magis notum esse debet, fieri Ecclesiæ injuriam & male de illa cogitamus, aut aliter judicamus de illius infallibilitate, jurisdictione, auctoritateque ad dirigendum nos in Fide ac moribus, quam nobis apparet per testimonium tot tantisque signis supernaturalibus confirmatum? Nullus PrinHERESTS BLAKLOANE.

211

ceps vel Magistratus, tantam habet suæ dignitatis ac jurisdictionis apparentiam, quantam habet Ecclesia Romano-Catholica, Divinæ auctoritatis & affistentiæ Spiritus Sancti in rebus Fidei. Sicut ergò Principibus & Magistratibus inest naturale jus ad dirigendas actiones políticas subdirorum, ita Ecclesiæ Romano-Catholicæjus ac jurisdictio inest supernaturalis, ad dirigendam Fidem ac mores nostros. Supernaturalitas apparentiæ jurifdictionem Ecclesiæ ad internos actus dirigendos protendit. Atque hinc patet disparitas ac ratio, cur subditi ac Filii non teneantur assensu interno, credere certissime, esse suum verum Principem aut Parentem, hominem illum quem ut talem honorant ; quia nimirum id non redditur evidenter credibile per signa supernaturalia; Fideles verò tenentur credere certissime per assensum internum Fidei, Ecclesiam Romano-Catholicam esse Christi sponsam, Deique oraculum infallibile, arque ut tale habere jus directivum supernaturale in afsensus & affectus mentis nostræ; quia id redditur evidenter credibile per signa supernaturalia, seu Motiva credibilitatis.



#### CAPUT VI.

An Evidentia plusquam moralis à Blakloo & Sargentio ad Fidem necessario requisita, destruat bonos mores, penitusque tollat omnem Iurisdictionem ac obedientiam Principibus ac Magistratibus debitam?

SECT. I.

IDEM Christianam esse regulam Morum, nec non teneri nos secundum illam judicare de actionibus, quas licitas aut prohibitas à Deo credimus, fatearis, Sargenti, necesse est. At cap. precedenti probavimus (idque patet ex propositionibus tuis initio citatis, omnibusque ferè paginis librorum tuorum ) non admitti ullam à te Fidem verè Christianam, cujus veritas (vel falsitatis impossibilitas) evidenter non appareat credenti. Ergò quemadmodum, juxta principia tua, nemo tenetur credere sine hac evidentia rationis humana, vel revelationis Divinæ, ita sine eadem evidentia prohibitionis Divina, nemo tenebitur abstinere ab ullà re, vel actione morali; nam moralitas actionis Christianæ fundatur in Fide, & ab eadem dirigitur.

Age nunc Sargenti, die nobis, quâ evidentiâ plusquam morali constat tibi, aut mortalium ulli, simplicem fornicationem, Polygamiam, adulterium occultum, Vindictain, &c. prohibita suisseà

Deo ?

Deo? Prome Demonstrationes tuas. Decalogum ostendis, ac Evangelia? Credimus, & quidem certissimè, mandata & verba Dei hec esse; sed id non cernimus, nec nobis constat evidentia plusquam morali. Nullam videmus impossibilitatem falsitatis in Fide nostrâ, eth talem impossibilitatem affirmemus, nec illam affirmando mentimur; quia credimus quòd affirmamus, adeòque contra mentem non imus. Video, Sargenti, penitus ignorari à te & Blakloo tuo, quid inter credere & cernere intersit. Hec duo confunditis. Credere possumus aliquid à Deo revelatum esse, quamvis id non cernamus esse revelatum. Quid est credere (inquit Aug, lib de Spiritu & literà cap. 31. ) nisi consentire verum esse quod dicitur? Negabisne posse te consentire verum esse aliquid quod dicitur, etiamsi id verum esse non cernas? Ergò verum esse aliquid à Deo revelatum fuisse, consentire ac credere potes (& quidem religiose ac prudenter, uti Catholicum decet) etiamfi non videas revelationem ipsam, aut impossibilitatem falsitatis assensûs Fidei.

Supposito igitur quòd non possis demonstrare simplicem fornicationem, Vindictam, &c. à Deo esse prohibita, quomodo persuadebistu (juxta tua principia) hæc esse vitanda? Dices, demonstro (per Traditionem) à Christo illa esse prohibita; omnes autem Christiani concedunt Christum esse Deum. Absurdè. Nunc probavi contra te, Traditioni eam non inesse vim demonstrativam, quam obtendis: sed dato & non concesso, quòd demonstrari possit Christum Dominum prohibuisse simplicem

Octoprima, & se se cunda prop damnata Sargentis.

Vide prop. 6.

HISTORIA ET CONFUTATIO plicem fornicationem; Polygamiam, rebellionem; &c. Si non demonstres Christum, qui hæc prohibuit, esse Deum, nihil efficies; neque enim demonstrabis quidquam prohibitum à Deo esse. Quinimo doctrina tua, nihil concedendi quod evidens non eft, adeò arrider genio hominum perverso, & in: libertatem ac libidinem proclivi, ut verendum sit, ne ansam à tuis principiis arrepturi sint Fautores doctrinæ tuæ, mutandi Fidem Catholicam circa: Christi Divinitatem: Ut quid, inquient, absque ullà clarà evidentià ad id nos cogente supponimus gratis Divinitatem Christi, imponentes nobis jugum quod ferre vix possumus, laqueum libertatis ac conscientiæ nostræ injicientes? Cum viri doctissimi ( Blaklous & Sargentius , simul cum multis . aliis qui illorum doctrinam approbarunt, & nunc Sargentii causam & libros tuentur) doceant nos potius in co peccare, quam pios ese, si concedamus aliquid à Deo revelatum, vel prohibitum esse, antequam manifesto cernamus illam revelationem aut prohibitionem; aut saltem impossibilitatem falsitatis assensus nostri id asserentis. Destruuntur igitur boni mores per evidentiam ac Fidem tuam: Sargenti.

Hec evidentiæ superabundantis exigentia, Manichæorum quoque sectam vitis ac sacrilegiis implevit, estque gravius peccatum omnibus iis vitis ad quæ impellit. Multi Christiani (ait Aug. contra Faust. Manichæum lib. 20. c. 33) Catholici vocantur, or sunt adulteri, raptores, avari, ebriosi, or quidquid aliud sanæ doctrinæ adversatur. Quid autem inter

wos in tam exiguo, ac pane nullo numero vestro? Nonne plerique (unt tales, &) quidemin Paganis tales non funt? Num ideo Paganos qui tales non sunt, dicitis meliores vobis, cum tamen propter sacrilegam vanitatem secta vestra, etiam qui in vobis tales non sunt, Paganis etiam talibus deteriores sunt. Farcor deteriores esse qui docent peccata esse licita, quam qui peccata committunt. Te verò laudarem quòd contra Blakloum docentem licitam nonnunquam esse fornicationem, &c. Scripseras Stateram Appensam, fi non Bestatera Appensuspicarer te ac tuos Blakloistas, cum eo collusisse tii contra Blak oi in illà confutatione tuà. Ut quid enim hominem tam infamis doctrinæ reum, inter Ecclesiæ lumina collocaveritis, & ab integritate vitæ nec-non doctrinæ eminentia Scriptorem, hæresis suspectum ac convictum, libris ac literis prelo datis, adeò commendaveritis? Sed quid dices, Sargenti, si ipse laberis in eundem, quem in Blakloo damnasti, errorem? Certe fornicatio, schisma, & alia ejusmodi peccara, licita sunt, si ad illa vitanda requiritur evidentia tua plusquam moralis Divinæ prohibitionis. Frustrà, Sargenti, damnatur Conclusio, si laudatur principium ex quo deducitur. A Blakloi ac tuâ evidentia ad Fidem requisita, pendent actiones tux morales, & aliorum quorum animas regitis. Quo igitur pacto has divertes ac deterrebis à conclusione evidenter connexà cum evidentia tux principio, tam sedulò, constanter, ac serioà te tuis Proselytis inculcato? Per involucra, longasque discursuum ambages, conatus est Blaklous persuadere, nonnunquam licitam esse fornicationem

Stateram Morson.

cationem schisma, &c. Tu autem omisso circuitu, & obscuritate compendio uteris, clarissimèque sic concludis; (saltem ex tuo principio concluditur) N emo tenetur abstinere ab actione ullà, donec illi constet evidenter, à Deo illam prohibitam esse, sed id non constat evidenter de simplici fornicatione, Schismate, Polygamià, &c. Ergò.

SECT. II. De Authoribus probabilitatis.

Hactenus à pluribus scriptoribus contra probabilitatis Assertores, tanquam Morum Corruptores, valide clamatum est. Sed, ni fallor, ex duobus extremis in nimiam libertatem pronis, magis detestanda est tua evidentia demonstrativa, quam largissima illa quorundam Auctorum probabilitas, quam malevoli quidam, Societatis Jesu Patribus imponunt; illi verò probabilitatis Assertores, nunquam adeò insolescunt, ut Fidei veritatem, aut peccati pravitatem in dubium vocent, ob defectum scilicet evidentia demonstrativa; nec laxis adeò favent conscientiis, ut obtendant licere quidquid non est à Deo evidenter prohibitum. Moralem revelationis ac prohibitionis evidentiam, venerantur ut sacram, & sufficientem ad inducendam obligationem eliciendi actus ridei, candemque profitendi, nec non abstinendi ab actionibus moraliter malis. Tolli igitur per evid ntiam moralem peccandi pretextum, (hoc est, probabilitatem ullam cum evidentia morali pugnantem) docent vel ipsi probabilitatis Fautores, Diana, Escobar, &c. At tu, qui evidentiam moralem adeò execraris, ut illam semiatheisticam voces, ac per illam contendis Fidem Christianam reddi meram stultitiam, irratio-

Vide Reason against Railery pag. 167. Geprop. 17. Sargentii in boc Tract.

nalem

nalem ac nullam; qui demonstrativam evidentiam pro Fide pariter ac peccato exigis, quibus tandem limitibus hominum mores & peccata circumícribes? Num omnia nobis licent quæ non demonstrantur prohibita esse à Deo? Quam latam ac lætam in Cœlum oftendis viam? At, si benè memini, Christus arctam illam dixit. Miror, Sargenti, plures te non habere sectatores: haud majorem certe in Fide ac virtute tuâ, quam in heresi ac vitiis ponis difficultatem. Verumenimverò ne dicas hec tibi à nobis imponi, & non recte inferri ex tuis principiis eandem evidentiam requiri pro Morum ac Fidei regulâ, verba tua dabo ex Errore non plust, pag 9. & 10. Ponis ibi hec duo principia D. Stilling fleet Adversarii tui sic, 1. Vt homo pareat Dei vo- vide verba bac luntati, necesse est ut siat quanam sit, ad id manifesta- in prop. 24. tio aliqua Divina voluntatis necessaria est, tum ut homo sciat quid debeat facere, tum ut Deus illum juste puniat si non fecerit.

Sargentii Anglice

2. Qu dquid Deus revelat homini est infallibiliter Duop incipia Stilverum; & cum intendatur pro regela obedientia hominis, certo ciri potest illud Devinam esse voluntatem.

tio probata in jeffimo fenfu.

His duobus principiis ( quæfallacia sunt & falsa) nisi intelligantur de morali evidentia) sic Sargenti subscribis loco cit. Valde probo hac duo principia. Et quia tibi visus est Stillingfleet non satis clarè tuum errorem ac evidenciam demonstrativam à te ad Fidem & Mores requisitam explicasse, ibid. addis, Rogo principiorum h rum Authorem ut verbum (MANIFESTATIO) & (CERTO SCIRI) intelligantur in sua propria significatione, pro verà vel ABSOLUTA certitudine, Quam laxa Sargentii Fides, & tamen conqueritur de laxis aliorum opinionibus.

HISTORIA ET CONFUTATIO tudine, & non abusive, uti Der Tilitson solet; ut late oftensum est in lib. Reason against Railery ac Fid. Vind. In lib. autem Reason against Railery pag. 232. & pasfim , definis absolutam certitudinem , effe certitudinem ejusmodi, qua opponitur morali. Hanc certitudinem absolutam seu evidentiam claram (loqueris enim de certitudine quoad nos, nec aliam admittis ab evidentiâ distinctam), dicis esse Regulam & Fidei & Morum, seu obedientiæ nostræ erga Deum; adeòque non posse nos à Deo puniri (& per consequens nos non posse peccare) si non sciamus certo Dei voluntatem, hoc est, preceptum aut prohibitionem Divinam. Non sufficit ergò evidentia moralis Divini verbi aut voluntatis, prout nobis per Eccleliam proponitur, ad inducendam obligationem credendi, aut operandi juxta definitiones vel Decreta Ecclesiastica: Demonstrationes requiris Sargenti, Deum revelasse quæ credenda sunt, ac prohibuisse quæ vitanda. Interim ergò genio indulgendum, nihil Christiana Fide credendum, sed omni veritatis obscuræ assensui, praxique virtutis in tali assensu fundatæ, supersedendum, ita enim sequitur ex tuâ doctrina. In Reason against Railery, per totum discursum 5. & pag. 87. dicis, Adactionem virtutis non sufficere bonam intentionem rectè operandi. Nam si absolute certi non simus, (ais) hoc est evidenter certi ut tu explicas) nos segui veritatem, non possumus absolute certi esse actionem ullam esse virtutis, neque etiam vitii, si coherenter loqui velis.

Fateris actiones merè politicas ( quæ ad finem luper-

supernaturalem non conducunt) prudenter fieri ac Confutatur dispadirigi à probabil tate sine evidentia aut certitudine incolessainer afeffectus, vel assensus, quia nimirum ita expedit actiones enternas. Reipublicæ; nam si nemo, ais, exerceret mercaturam absque certitudine aut evidentia lucri, cessaret cum magno damno commercium humanum. Tantine facis commercium ac mercaturam humanami, Sargenti, ut ob illud commodum putes licere hominibus bona, imò vitam terrà marique exponere, absque lucri evidentià; & negas id licere ut Cœlum lucremur? Dices non posse naturaliter cerni eventum, aut lucrum commercii vel mercaturæ, adeòque contentos nos esse debere solà probabilitate boni successus. Cur hec non applicas ( servatis servandis ) ad Fidem ac Mores Christianos? Naturaliter non possumus videre an Deus Fidem Christianam revelaverit, aut mores Christianos preceperit; at est summa apparentia & evidentia moralis, quod Deus præstiterit utrumque, pu- rannidis noi à juniturusque sit æternis suppliciis omnes, qui huic operariabique evi. morali evidentiæ, ac apparentiæ, Judicium, assen- sargenii. sumque suum non submiserint. Tu existimas naturam rationalem ita institutam à Deo, ut debeamus judicare vitium ac temeritatem esse, summæ apparentiæ ac evidentiæ morali annuere vel affenti.

ri, ac juxta illam operari in negotio salutis æternæ, quinimo summam esse prudentiam, certitudinem illam contemneres Pertinaciam certe fummam omnes Orthodoxi putant morali certitudini ac tali apparentiæ obsistere, blasphemumque merito te rgo nuncupem, si Deum Tyrannum dixeris, eo

Ec ij

Senfus internos , és

bet nos credere en dentia Blakloi ac

HISTORIA ET CONFUTATIO 220 quod puniat hanc pertiniciam (Tu prudentiam vocas) quæ revelationis aut prohibitionis Divinæ evidentiam morali majorem exigit ad credendum & operandum more Christiano. Tu ad Dei bomitatem spectare putas ut auctoritatem apparenter Divinam tot manifestis indiciis supernaturalibus, & signis credibilitatis in Ecclesia relucentem, creatura facta ex nihilo impune contemnat. Prudentiam verò ac pieratem Fidei nostræ collocas ( cum Manicheis) in pertinacià exigendi clarum intuitum veritatis, vel evidentiam revelationis, ac rerum supernaturalium, nullo jure aut promissione in hac vità debitam. Ego igitur malo (cum Cathohicis) Dei bonitatem (quoad hoc) in eo collocare, quod dignatus fuerit revelationem ac Mysteria Fidei per testimonium ac notas Ecclesiæ, adeò credibilia nobis reddere, ut illa negare non possimus, si non modò pertinaces ac rebelles velimus esse contra auctoritatem supremi Numinis in Ecclesia sufficienter apparentem, verum etiam si non decreverimus duplici natura, hoc est, ratione, ac consuetudine, nos exuere. Quis enim rationis particeps deneget, summam esse pertinaciam ac rebellionem, vel humani Principis auctoritati obsistere, donec evidentia plusquam morali constet, illius esse mandatum, quod per Ministros suos exhibetur? Hec obedientia, in morali duntaxat evidentià, fundata, populis ac nationibus omnibus insita est à natura; rationi ergo consentanea est; adeò verò firmatur à consuetudine, ut altera natura videatur. Sed de his satis, nonnihil de jure Principum

pum in subditos, quod tua evidentia tollit, dicendum eft.

Ex iis quæ in hoc, & superioribus duobus Capitibus dicta sunt facillime colligi potest, Tolli per irinem tolli ur à exigentiam plusquam moralis evidentiæ auctoritatis Principum ac Pontificum, omnem illorum jurisdictionem; tam spiritualem quam secularem; nam expressè tenes ( uti suprà notavimus ) neminem teneri credere Scripturam esse Dei verbum (pręcipuum verò argumentum pro auctoritate Principum habetur ex Scriptura), innixum Ecclefix auctoritate, si hac non demonstretur infallibilis esse; at talem demonstrationem, ut necessariam, nullus Catholicus exigit. Dices, auctoritatis Ecclesiæ requirià te plusquam moralem evidentiam, quia illa auctoritas protenditur ad assensus & actus internos nostros; non ita Principum auctoritas. Dic seriò, Sargenti, credisne Principibus reverà inesse auctoritatem & jurisdictionem in subditos fuos talem, ut hi peccent si non obtemperent Principum legibus & mandatis? Si hoc credis in corde tuo, & asseris, ad id credendum teneri Christianos omnes, rectè credis. Sed undè hanc Fidem eruis? Proculdubió ex verbo Dei scripto, & tradito; neque enim demonstrare potes naturam ulli puro homini dedisse jus in alios, regiasque prerogativas uni concessisse; cum mortales omnes natura simus pares. At non habes evidentiam plusquam moralem quòd doctrina Scripturæ, vel Traditionis, quæ Regibus favet, sit verbum Dei, uti supra probavimus. Ergò si jurisdictionem Regum ac Principum affixeris Ee iii

SECT. IV. Per Singentin dormedio auctoritas Principum ac l'ontificum.

affixeris evidentiæ demonstrativæ, concludentiscilicet doctrinam scriptam vel traditam, esse verbum Dei, nulla est illorum in subditos suos jurisdictio: evanuit enim illorum auctoritas cum tua Demonstratione. Ecce quam fragili fundamento innititur Principum auctoritas, juxta tua principia. Hechausisti à Thoma Albio seu Blakloo, è teterrimo suo Tractatu de Ob dientia & Regimine, ab Apostolica sede tot nominibus damnata.

Huic ego doctrinæ restiti, quando fautores tui Parisiensi Archiepiscopo insinuarunt, nullatenus expedire ut principia tua impugnarentur; nempè in malam partem Carolum II. & Ludovicum XIV. Angliæ & Galliæ Reges, id accepturos. Idem fummo Pontifici & Curiæ Romanæ suggesserunt. Putantne isti Semiscioli, Monarchas sapientissimos non satis capere quanti è re sua, totiusque Reipublicæ Christianæ sit, his tuis obstare principiis? Putantne isti Neophyti, Pontificem vel sacram Congregationem, in re Religionis, ab illorum ineptis ac politicis regi rationibus? Intempestive, aiunt, moventur istæ controversiæ ab Archiepiscopo Dubliniensi, nec sine Schismatis periculo. Silentio potius quam scriptis supprimantur. At Sargentii libri loquuntur; impunè leguntur: senfim serpit ac spargitur hæreseôs pessimæ virus dum silent Ecclesiæ Pastores. Si tandem, cur non modo tam pravi errores damnentur? Conciliorum: œcumenicorum necessitatem suppleri per Romanorum Pontificum vigilantiam & Censuras, docet cum Orthodoxis Bellarminus. At si in damnando hujuf-

hujusmodi libros, parci aut lenti essent Pontifices Romani, presenti ac perenni Concilio indigeret Ecclesia. Frustra nitimini Blakloista, Clementem X. à summi Pastoris munere divertere; haud diu differetur res ista. De summa Fidei, Morum, & animarum falute agitur. Clamant Catholici, clamat Clerus Anglia, tam secularis quam Quam vana spes Regularis; clamant Episcopi omnes Orthodoxi, Blakloistarum in Reges, Principes, ac Respublicæ, violari jura sua ment ssimi ac prosse Divina & humana, per tuam, Sargenti, doctri- Norfolis. nam. Quo igitur jure expectas ut Eminentissimus Norfolcia Cardinalis, pessima tua causa patrocinium suscipiat? Putasne virum pium ac prudentem, os clausum in Consistorio aperturum, approbando vel excusando errores tuos? Quod ad schisma attinet, satis constat ab heresis damnatione schisma nunquam sumpsisse exordium: à dilatione verò Censura, & schismata & hereses initia sepè habuisse, incrementa semper. Desine igitur Sargenti, & teipfum, & alios vana dilationis Censuræ spe fallere : quod differtur non aufertur : nulla arte efficies, ut Censuram Romanam evadat hec tua doctrina.

Si Regum, Sargenti, Principum ac Presulum De necessirate injurisdictionis non habetur sufficiens evidentia salibilitais in (absque tua demonstrativa vel conclusiva) ex senten- siarum. tià tuà Tyranni sunt; vereor ne tandem hoc apertè dicturus sis, cum nimirum sacrum Inquisit onis Tribunal tuos damnaverit errores. Fautores enim tui Censuram tuis debitam libris subodorantes, Congregationis facræ, nec-non summi Pontificis aucto-

HISTORIA ET CONFUTATIO auctoritatem damnandi ejusmodi errores, in dubium vocant. Inter illos sunt qui dicunt, Decreta Congregationis à Pontifice confirmata, etiamsi Fidem spectent, probabilitatem duntaxat creare. Alii concedunt Pontifici per Congregationem decernenti, auctoritatem imperandi hominibus silentium in foro externo, non verò protendi volunt illam ad corrigendu erroneum judicium internum. Hec sententia mihi semper visa est & Fidei noxia,& Deo maxime injuriosa; siquidem tyrannidis species foret, ingeniique humani seva tortura, Judici controversiarum jus auctoritatemque dari, conceptus mentis nostræ in ipso partu suffocandi, ac impediendi ne prodeant in lucem, eidemque denegari & infallibilem auctoritatem dirigendi eofdem assensus nostros ad veram Fidem, ubi agitur de Fidei veritate dignoscendâ. Ad quid enim Judex controversiarum in Ecclesia, si controversias infallibili sententia non dirimat? Controversias inquam, ab opinionum ac judiciorum varietate exortas. Certe ad sedandos animos, ad tollenda dubia, & ad diversitatem sententiarum vitandam, (per unitatem Fidei), institutus est à Deo in verâ Ecclesià. Controversiarum Judex; at hoc sieri nequit, diversa sentientibus indicendo silentium in foro externo duntaxat; illo quidem supprimi posfunt verborum strepitus, semper tamen manebunt, gliscentque interni animorum motus, odia, æmulationes, contemptus, & quidquid est Christianæ Fidei & Charitati maxime adversum. Fallibilem igitur auctoritatem, & ad forum duntaxat externum

externum applicandam, à Deo institutam ad Fidei servandam unitatem, solus Atheus aut amens dixerit: nam quicunque fatetur Deo salutis animarum, pacisque Ecclesiæ curam esse, is afferet nunquam in illa defuturum Judicem controversiarum, qui semper, & maxime in Conciliorum intervallo, preditus sit auctoritate & jurisdictione necessarià ad veritatem & unitatem Fidei in quovis fideli, ac in tota Ecclesia præservandam. Quomodò verò id prestari possit absque Judicis auctoritate infallibili, cui hominis cujuslibet judicium

submittatur, nequaquam capere possum.

Tu, Sargenti, fateris infallibilem auctoritatem, Judicemque infallibilem in Ecclesià diffusivà, vel Infallibilitas Ecessentiali requiri, sed auctoritatem infallibilem in elesia, juxta sar-Traditionis humanæ ac sensationum evidentia consistie. fundas; & Iudicemte ipsum, vel quemvis alium hominem acutum, constituis. Absque evidentià de- Confetatur. monstrativà rationis humanæ, vel revelationis Divinæ, aut infallibilitatis Ecclesiæ, adeoque conclusiva veritatis, aut impossibilitatis falsitatis Fidei, Ecclesiam esse ridiculam Fanaticorum Congregationem ajs; quia scilicet à spiritu privato, singularique judicio suo quisque ductus, quilibet in fuam, & ab aliis discrepantem ibit sententiam. Infallibilitatem igitur Ecclesiæ, ac firmitatem Fidei, tu Traditioni humanæ ac sensuum evidentiæ tribuis, maximeque necessariam esse, ac sufficere ad Fidei productionem & præservationem asseris il- vide prop. 15. 18. lam naturalem infallibilitatem. Nos quoque fatemur necessariam esse in Ecclesia infallibilitarem,

fed

sed non tuam, hoc est, naturalem. Nam, quam tu in Ecclesia infallibilitatem astruis, evidentiæ naturali & humanæ tribuis, nos in Sancti Spiritûs supernaturali assistentià collocamus. In eo discrepamus, quod tu Ecclesiæ infallibilitatem humani intellectûs perspicaciam, Motivorum evidentiam, naturamque penetrantis, refundas; nos verò in Divini Spiritus supernaturalem assistentiam : Tu quemlibet virum doctum & perspicacem, Fidei Judicem infallibilem, ac Censorem facis, nos, unum folum Judicem controversiarum (Concilium scilicet vel Pontificem Romanum) infallibilem Judicem ac Censorem prædicamus. Hinc vereor, nunquam te submissurum doctrinam tuam Censuræ nostri Judicis Controversiarum, cum tantam veritatis evidentiam in tuâ doctrina, quantam intellectûs perspicaciam in te ipso relucere mirabili commento, ac vanitate summa existimes.

Multò satius suisser, Sargenti, humiliter de te ipso sentire, ac summittere judicium doctrinamque tuam sedi Apostolicæ, hoc est summo Pontifici per Congregationes Cardinaliú decernenti. Non adeò tibi placeat evidentia Blakloi, & tua, ut existimes evidens esse, à Deo institutam fuisse Ecclesiam, iis destitutam mediis, quæ maximè necessaria sunt ad institutam mediis, quæ maximè necessaria sunt ad institutionis suæ sinem; hic alius non est, quàm ut salventur animæ per veritatem ac unitatem Fidei, per animorum pacem & concordiam; quâ opitulante, non solum idem dicamus, sed idem sentiamus omnes. Hoc Paulus enixè Fidelibus omnibus commendat, frustrà verò commendaret quod sieri nequit; sieri au-

tem nequit, ut idem sentiamus omnes in Fide, si nulla est infallibilis auctoritas dirigens assensus nostros, aut si tam acuros nos putemus, ut dicamus illamà nobis cerni debere, nec illam credere satis esse; aut nullà opus esse auctoritate tali, cum Fidei veritas, morumque probitas inveniri possità cujuslibet ingeniosi hominis ingenita perspicacia. Non adeò acutos nos esse fatemur, Sargenti, ut evidentiam impossibilitatis falsitatis ridei, tibi ac tuis obviam penetremus. Et tamen evidentia quæ à viris vel mediocriter acutis non percipitur, evidentia non est; nihilque magis obscurum esse potest, quam evidentia seriò indagantibus abscondita. Relinque igitur, Sargenti, abstrusam evidentiam tuam, redi ad evidentiam credibilitatis Ecclesia. Submitte judicium ac doctrinam tuam summo Pontifici, ad futurum Concilium, quod nunc nihil est, ne provoces; ad nihil enim non datur appellatio. Nunquam idem sentiemus omnes qui nunc vivimus, si expectanda est dissentionum nostrarum sententia à futuro Concilio. Quinimò cum œcumenicum Concilium nec perenne, nec frequens este possit, à Pontifice Romano suppletur illius in Fidei controversiis definitio: Concilium perenne esse nequit, quia Episcopi Congregati, non cognoscerent oves suas, nec possent suis Gregibus invigilare absentes. Nec valde frequens esse porest Concilium, quia temporum iniquitas, Principum dissidia & dissidentiæ, rem alias maxime oprandam, impediunt: Hec cum Deus previderit, non est verosimile illum voluisse, aut permissife ut tota Ecclesia (in tam longo Concilio-Ff ii

HISTORIA ET CONFUTATIO rum intervallo) ob paucorum Principum rixas ac rationes politicas medio careat necessario ad damnationem hæresum, & Fidei conservationem. Nec credibile est, Deum non voluisse potius unum hominem (Pontificem Romanum) fore infallibilem in Fidei definitionibus, quam infallibilitatem absolutè necessariam Ecclesiæ alligari soli Concilio generali, cujus perennitas curæ Episcopali contraria est, cujusque frequentiæ, Rectorum Orbis propensio & praxis adversatur. Hucusque Sargenti, contra doctrinam ac evidentiam tuam in communi disseruimus; nunc quam fraudulenter, imperitè, ac obscurè evidentiam ac doctrinam tuam in Vindiciis trium damnatarum propositionum propugnaveris, discutiendum est.



# HISTORIA

ET

## CONFUTATIO HÆRESIS BLAKLOANÆ

## PARS TERTIA.

Contra Vindicias Sargentii obtendentis tres Propositiones damnatas Lutetia Parisiorum, aut suas non esse aut posse in sensu Catholico explicari.

### CAPUT I.

Ostenditur Sargentii libros, ac tres Propositiones Censurà notatas, non excusari ab H.s.resi, aut Manichaismo, per commentum Evidentiæ per medium extrinsecum.

UM ex testimoniis, tot tantorumque virorum, & ex antecedentibus & consequentibus, satis innotuier, Sargenti, propositiones damnatas subjențione Cenin tuis reperiri libris, adeòque tuas esse, non meas; um pindiciarum coactusque fuisti subscribere Censura; proposiff iii tiones

SECT. I. De contradictionibus Sargentii in jura , ac de fuaoccultatione.

HISTORIA ET CONFUTATIO 230 tiones in sensu Catholico explanare conatus es. Dicis te Censuræ subscripsisse antequam injunctum id tibi fuisset ab Archiepiscopo Parisiensi. Quid ita? Si propositiones non sunt tux, sed mex, cur meas explicas propositiones? Cur mittis falcem in messem alienam? Quis te meum Interpretem constituit? Falleris ipse, non fallis nos Sargenti; Censuræ invitus, & metu suspensionis, ac pænæ hereticis debitæ coactus, subscripsisti: Nemo sponte suà hæresis, aut contradictionis notam incurrit. Tu autem subscribendo Censuræ, utramque subjisti. Heresis, dum cogeris propositiones hereticas abjurare; contradictionis, ( & quidem multiplicis), dum sensum Catholicum propositionibus hereticis affingis. 1º in libris tuis doces, doctrinam damnatam in tribus propositionibus, non esse hæreticam, sed maxime Catholicam; contrarium dicis in subscriptione. 20 In subscriptione dicis, propositiones damnatas non posse in sensu Catholico explicari: At dicis in Vindicis tuis, (idque late probare conaris), non solum posse illas in sensu Catholico explicari, sed ad hereticum sensum vix posse detorqueri, magnoque usum me fuisse artisicio, ut id prestarem, illarumque sensum corrumperem; etsi traductionem meam esse grammatice veram concedis. 30 Dicis te subscribere, adharendo doctrina tua, qua contradictio clarissima est, nisi fateri velis doctrinam tuam non posse Catholice explicari : Nam Cenlura, cui submittis ac subscribis, dicit, non posse propositiones illas in sensu Catholico explicari:

Tu verò dicis, eas & posse, & de facto Catholice in tuis Vindiciis à te explicari. Si velis conciliare omnes has contradictiones, vel purgare te ab heretici sensûs suspicione, oportet dicere, te characteres, aut voces, articulatas quidem, sed nullo planè sensu animatas, scripsisse. Sic Psittacos ac puel-

los heresis culpà liberamus.

Ad explanationem ipsam veniamus. Mense, ni fallor, Octobri, anno 1674. explanationem tuam intra paucos dies promiseras, nosque in horas expectabamus: Et tamen variis vanisque tergiversationibus, & excursionibus, usque ad mensem Maium an. 1675. vel ipsi Nuncio Apostolico (Eminentissimo Cardinali Spada) illusisti; obtendebas enim te Vindicias 30. propolitionum in lucem daturum, talesque, ut ad tuam sententiam Dubliniensem quoque Archiepiscopum, etsi Adversarium, traheres. Ita enim ad me scribis, ita nomine tuo sæpè mihi dixerat D. Abbas de Montagu. Post octo tandem menses, ex pluribus propositionibus hæreticis repertis in libris tuis, tibique, ut explicares, traditis, clandestinum scriptum tres duntaxat propositiones explicans, casque solis Fautoribus & amicis tuis ostendisti; idque ea conditione, ut nullo modo Archiepiscopus Dubliniensis, aut illi qui doctrinam tuam oppugnaverant, illud viderent; iniqua certe conditio est, nec-non hæresis, ac reatûs tui irrefragabile argumentum. Indubie latet Mysterium in Vindiciarum tuarum occultatione.

Pace tuâ bone Lector, Ego mysterium explicabo,

HISTORIA ET CONFUTATIO 242 cabo, discursumque Archiepispopi Dubliniensis, (utillum ab infigni calumnia vindicem), paulifper interrumpam, factum omnibus notissimum referendo, non ut probrum Sargentii, sed ut Demonstrationem, quod adeò mendaces sint illius Vindiciæ, adeòque hæretici ejusdem libri, ut etsi constet hominem non esse lucrifugam, maluerit tamen honestam vivendi conditionem respuere, quam Vindicias suas propalare. Resest. Postquam Lutetiæ Parisiorum spatio unius anni satis amplam pecuniæ summam Fidelium Charitas Sargentio distribuisset, Nobilium domos circuibat extremam obtendens egestatem ac inopiam; ad quam redactum se dicebat per malevolentiam Dubliniensis Antistitis, hæreticas propositiones ac errores homini Sacerdoti, ac de Ecclesia optime merito, imponentis: quo artificio evenit, ut modicam pecuniæ summam unius anni spatio invenerit Parisiis exulans pro Fide Catholica Scriptor celeberrimus. Hæc ab illo dicta fuisse & facta, constat ex plurimorum Nobilium, ac Internuncii Apostolici restimoniis.

Cum igitur Illustrissima Comitissa Salopiæ, (cujus spirituale regimen Sargentio commendaverat Godenus), dubitare cæpisset Parissis de Sargentii, Confessarii sui, doctrina, vehementerque desiderasset illam ut Orthodoxam approbari à Stapyltono Congregationis Anglicanæ S. Benedicti Præside Generali; eoque consilio Abbas Montagu, Barclaius; & Godenus Stapyltonum cum Vindiciis Sargentianis adiissent, promississeque Stapyltonus

pyltonus Abbati Montagu (Congregationis suz Benefactori) se doctrinam Sargentii approbaturum, si per sidem Catholicam liceret ; idque ut maturiûs ac pro rei magnitudine decerneret, tempus ad legendum Vindicias easdemque cum libris conferendum postulasset, miratus est ab illo Triumviratu sibi responsum fuisse, Vindicias ex illorum conspectu haud amovendas: Ceterum si Godenum, aut Barclaium, illas prælegentem aufcultare, & ex ejusmodi lectione de Sargentii doctrina judicium ferre voluisset, rem gratam D. Abbati de Montagu illum facturum. Reverendissimus Stapyltonus reposuit, se minime dubitare quin Sargentius in judicium vocatus, Catholicas Vindicias scripserit, at dubium esse utrum illæ cum suis libris concordaverint; ad id examinandum sibi tradi Vindicias oportere, nec sufficere cursoriam lectionem ad formandum in re tanti momenti judicium.

Nunquam Sargentius adduci potuit ut huic æquissimæ Stapyltoni postulationi annueret, etiamsi ex illius viri approbatione librorum Sargentii, haud temere sperabat Sargentius ipse, unà cum omnibus amicis suis, fore, ut munificentissima Domina suo spirituali Directori extremam paupertatem obtendenti, laute subveniret, quam primum se ab heresis suspicione (approbante scilicet Vindicias Stapyltono ) purgaret. Dic nunc Sargenti, quid preter scatentes in tuis libris hereses, nullo verborum aut Vindiciarum tuarum artificio contegendas, potuit retrahere te, (alias à

Gg

HISTORIA ET CONFUTATIO pecunia minime abhorrentem), ab arripienda opportunitate tam honorifica, tibi prospiciendi, & ( quod magis est ), Fidem ac famam tuam vindicandi? Dicam tibi, si nescis. Optime nosti Stapyltonum veteranum Theologum in idiomate Anglicano, ac in libris tuis & Blakloi benè verfatum, æquam sententiam contra illos, ac imposturas tuas Vindiciis insertas, laturum; qualem scilicet decebat Generalem Presidem Congregationis Anglicanæ S. Benedicti, cujus Monachi, Fidem Catholicam à S. Augustino, sui Ordinis ibidem Monacho, Anglorumque Apostolo, plantatam, Sanctimonià, scriptis ac sanguine suo irrigarunt, foverunt, propugnaruntque; & quidem adeò feliciter & constanter, ut nullus unquam ex illo tempore ad nostram usque tempestatem extiterit in Anglia Fidei innovator, cujus dogmata, per acutissima hujus Ordinis ingenia & labores, suppressa non fuerint. Non miramur igitur, si tu Congregationis hujus Præsidem Generalem, judicem reformidas ac respuis, qui seculi vanitate minime allectus, Illustrium Parentum lautum patrimonium jure hæreditatis sibi debitum, cum Christi paupertate & religiosa observantia commutavit. Redeo ad Vindiciarum Confutationem.

Cum non valeas Sargenti, propositiones tuas in ullo sensu Catholico explicare, contendis Censuræ Catholicæ hæreticum sensum affingere; nam à Censoribus solam exigentiam Evidentiæ objectivæ intrinsecæ, hoc est, ut ipse insinuas per medium intrinsecum habitæ, damnari ais; admitti verò

SECT II.
Manichei fuerunt
kereisci, quia exigebant evidentiam
extrinsecam pro
Fide.

ab iis Evidentiæ per medium extrinsecum exigentiam At nunc obtendemus æque Manicheismum ac hæresim este, in rebus Fidei, evidentiam exigere per medium extrinsecum, ac intrinsecum. Atque ut clarius procedamus, Censuram primæ propositionis hic dabimus. Censura primæ prop. damnatæ. Non posse in sensu Catholico explicari hanc propositionem, Qui tenetu rprofiteri illus propositiones Fidei ut veras, debet videre connexio- 1. Prop. dimneta nem inter illarum terminos, ac per consequens illas non " posse esse falsas, vel inconnexas. Nam si videret con-, nexionem inter terminos illarum, haberet de his, de , quibus agitur cientiam, or non haberet Fidem; suffs, citut videat hos terminos non effe contradictorios; seu ,, connexionem terminorum illorum, non esse rectæ ra-", tioni repugnantem. Fides Divina est supra, non con-, tra rationem. Tuam evásionem fundas in ratione à Censoribus data, in hac Censura 1. prop. Videamus argumentum quo concludis, Cenfores aut à testare, aut sibi contradixisse; hoc est, affirmasse per Censuram in nullo sensu Catholico posse explicari propositiones tuas; & tamen simul fateri, (per rationem Censuræ,) in aliquo sensu Catholico, (nimirum in tuo), easdem posse explicari. Existimas igitur à ratione datâ in Censurâ, hanc limitandam esse ad damnandam evidentiam duntaxat intrinsecam, hoc est, exigentiam intuitus veritaris Fidei, terminati ad causam vel effectum, per quem demonstratur connexio terminorum Mysterii crediti: illa enim verba Censura, si videret connexionem, haber t de his, de quibus agitur, scientiam, & Ggij

Ad 1. proy. Rr.

non haberet Fidem, videntur intelligi de rigorosa scientia, vel Demonstratione; adeòque per illam non excludi à Fide ais, exigentiam evidentiæ habitæ per medium extrinsecum Mysterio credito, nec evidentiæ habitæ per revelationem Divinam, vel traditionem humanam, quæ sunt media extrinseca

Mysteriis credițis.

Non animadvertis Sargenti, sonsum ac sententiam Censorum patere ex verbis immediatè sequentibus. Sufficit (aiunt) ut videat hos terminos non esse contradictorios, seu connexionem terminorum illorum non esse recta rationi repugnantem. Ex his verbis constat, Censores non admittere tuam explanationem, nec ad Fidem requirere evidentiam veritatis Fidei per medium etiamsi extrinsecum Mysterio, seu objecto propositionis creditæ; sed evidentiam duntaxat, quòd nulla appareat contradictio in Fidei veritate, seu in connexione terminorum propositionis quæ Fide creditur. Non apparentia verò contradictionis, non est evidenia connexionis, pater. Unde merito Censores damnant, ut hæreticum, illum qui dixerit non sufficere carentiæ contradictionis evidentiam, postquam res proponitur ab Ecclesia ut sufficienter revelata; sed necessariò requiri pro assensu vel professione Fidei, evidentiam ullam (five per medium intrinsecum, five extrinsecum) morali majorem, connexionis terminorum; adeòque illam, quam tu exigis damnant, utpore quæ, ut ais, ostendit impossibilitatem falsitatis Fidei. Nam si sufficit ut Credens videat terminos propositionis Fidei non esse contradictorios.

dictorios, non requiritur ut videat impossibilitatem falsitatis ejusdem, aut terminos esse necessariò connexos, per medium saltem extrinsecum. Satis est ut connexionem credat, etsi non cernat. Et ratio est, quia cum Fides sit supra rationem, sitque liberum donum Dei, adeòque omnia quæ cum Fide necessario connectuntur, ab arcano consilio, liberoque Dei Decreto pendeant, superentque captum nostrum; hinc est, quod nostro intuitui vel întellectui (naturaliter) nulla exhibeatur ansa vel argumentum evidens, (intrinsecum vel extrinsecum), quo revelationem ( & Deo liberam, & nobis minime debitam, sed supernaturalem), ad nos ita trahamus, ut illa nobis evidenter innotescere debeat; adeòque absurdum est dicere, necessariò requiri claram evidentiam revelationis aut veritatis Fidei vel per medium exteinsecum. Requiritur autem evidentia, quâ credens cernat connexionem illam summam (quam credit) terminorum, non esse rectæ rationi repugnantem, hoc est requiritur evidentia cr. dibilitatis, etsi non veritatis Fidei.

His addi potest, non solam evidentiam per Requiritur etiam medium extrinsecum, sed ctiam per medium intrinse- tia ad Fidem, jux. cum, exigi à te pro Fidei assensu ac professione, ut patet ex octo primis tuis propositionibus, & ex alias. 16. quam sic concludis, Cum nulla sit necessitas assentiendi, (sicuti fuerat operandi exterius), eò quòd natura dederit nobis facultatem sussendendi, quam nihil subdere potest rationabiliter, (saltem in sapientibus), prater evidentiam veram ab objecto habitam, operando Gg iij

intrinseca Eriden. ta Sargentium Vide prop. 16. 6

in illis hanc claram visionem vel per se, vel per essectus, aut causas, cum eodem necessario connexas. Nullas alias evidentias novi. Certè hec evidentia tua est per medium maxime intrinsecum, illamque ais necessariam esse in sapientioribus, antequam rationabiliter possint elicere Fidei assensum. Sed ad essum tuum Evidentia per medium extrinsecum redeamus.

Falleris in co Sargenti, quòd putes solam scientiam in summo rigore logico sumptam, excludi à Censoribus: nam per scientiam intelligunt quemlibet evidentiam morali majorem : æquè enim destruitur obsequium, libertas, meritum, & obscuritas Fidei, per exigentiam evidentiæ per medium extrinlecum, quâ cernitur impossibilitas falsitatis Fidei, ac per exigentiam evidentiæ per medium intrinsecum, que est logice scientifica : Et ratio est, quia positis omnibus prerequisitis ad actum Fidei Catholicæ, liberi sumus ad ejusdem assenfum, vel dissensum, possumusque interius esse herenci, ut patet ex Concil. Trid. sess. 6. At nec liberi ad assentiendum, nec interius heretici esse possumus, si necessario requiratur ad Fidem, vel illius sufficientem propositionem aut professionem, evidentia ulla, quâ videmus nostrum Fidei assensum non posse esse falsum. Ergò nulla talis evidentia requiritur; nec cum Fide consistere potest.

Ratio verò à priori cur hec tua per medium extrinsecum evidentia, Sargenti, vel ullà morali major, non possit necessario requiri ad Fidem, est, equia, ut supra diximus, heresis pertinacia ac pec- In quo perimatis catum in co consistit, quod quis majorem exigat Harefis conffi. evidentiam ad credendum aliquid à Deo revelatum esse, quam quæ sufficiens est. At sufficit ad credendum, quod Deus aliquid revelaverit, evidentia moralis, revelationis ac veritatis Fidei, ut fatentur omnes scriptores Catholici, probatque constans praxis Fidelium; nullus enim majorem exigit aut experitur: Ergo non requiritur evidentia per medium extrinsecum, quâ clare discernarur à credente impossibilitas fassitatis suæ Fidei: siquidem nulla moralis evidentia hanc impossibilitatem ostendit, & evidentia per medium extrinsecum tam clare illam ostendit, ac evidentia per medium intrinsecum. Nam inter impossibilitates absolutas, reverà non est major una quam altera, nec quidquam firmitatis accedit intellectus affensui, (falstratis Fidei impossibilitatem per medium extrinsecum intuentis), ex additione medii intrinseci eandem impossibilitatem confirmantis. Omnes siquidem impossibilitates, quoad nos, in uno ac eodem fundantur axiomate, & ad hoc unum reducuntur principium, Idem est idem secum; vel Idem non potest simul esse, or non esse. Quod verò id appareat intellectui nostro per medium intrinsecum, vel extrinsecum, est perinde, quoad firmitatem assensûs nostri.

Hinc est quod D. Aug. Manichaos ut hareticos damnaverit, eò quòd nollent credere, priusquam enodata vel ostensa fuisset Fidei veritas, etsi non exigebant evidentiam Mysteriorum per medium

HISTORIA ET CONFUTATIO dium intrinsecum. Dic seriô Sargenti, putashe Manicheos disputasse cum Catholicis, de evidentia per medium intrinsecum, vel extrinsecum? Certe Manichæi non exigebant evidentiam intrinsecam, seu objectivam, pro Fidei assensu vel professione. Nunquam obtendebant Manichei demonstrare per causas vel effectus, Testamentum novum, quod admittebant, esse verbura Dei; aut Trinitatis Mysterium V. G. evidens ac verum esse per medium intrinsecum, sed horum Mysteriorum ac Ridei veritatem ex revelatione, seu ratione, manifestam esse dicebant. Ita Aug. contra Ep. Fundam. cap. 7. Sed tamen quaro cum Pater & Filius & Spiritus Sanctus, vobis etiam confitentibus, non dissari natura copulentur, cur hominem susceptum à Spiritu-Sancto, Manichaum, non putatis turje, natum ex utroque sexu pradicare? Et lib. 18. contra Faust. Manicheum dicentem, navum Testamentum fesum condidisse utrique fatemur. Hæc inquam Mysteria non demonstrabant per medium intrinsecum; contenti erant pro illis habere evidentiam revelationis, quam mirabili errore (ut loquitur Aug.) dicebant, sibi innotuisse per testimonium Manichæi. Hac revelatione ac Testimonio veritatem Fider, evidentem sibi fieri afferebant; & contra hanc imaginariam evidentiam veritatis ex revelatione ac Testimonio Manichæi profectam, sic argumentatur Augustinus.

SECT. III. Manichai abjiciebant Catholicis temeritatem credendi.

Is in Ep. Fundam. cap. 14. ait. Quapropter aut ea qua dicis, proba mihi vera esse, ut ostendas qua non possum credere; aut eum, qui dicit, proba mihi Spiri-

tum:

zum Sanctum effe, ut credam que non potes oftendere. Idem patet ex ratione quam dabant Manichei pro sua pertinicia, & contra Orthodoxorum incautam (uti ajebant) credulitatem. Vos nostis (inquit Aug. cit. cap. 13.) temere credentibus quam vehementer di non potest stare insultare soleatis. Temeritatem igitur credendi ob- irineca aut revejiciebant Catholicis Manichæi. At non poterant lationis Devina, temeritatem credendi Catholicis objicere, si mos chisti. ac fas Ecclesiæ tunc fuisset, exigere aut demonstrare evidentiam claram revelationis Divina, aut prædicationis Christi, priusquam crederetur. Quis enim in Deo, vel Christo credens, nisi mentis impos fuerit, ausit dicere, temerè credi, quod evidenter constat à Deo revelatum esse, vel à Christo prædicatum? Audiamus ipsos Manicheos Fidem fuam explicantes, & in primis Faustum Augustino & Catholicis exprobrantem (lib. 18.) credendi vanitatem ac superstitionem. Tu verò (inquit Faustus) qui temere omnia credis, qui natura beneficium rationem ex hominibus damnas, cui inter verum falsumque judicare, religio est, cuique bonum à contrario separare, non minus formidini est, quam infantibus Lamia; quid facturus eris, cum te in Capituli hujus angust am necessitas coget? Nempe cogeris aut vana superstitioni succumbere, aut Capitulum profiteri falsum, aut te Christi negare Discipulum. Non de evidentia (per medium intrinsecum) veritatis Mysterii disputat Faustus in hoc loco, sed de revelatione duntaxat, an scilicet Caput 5. Mathæi aut illius verl. 18. Non veni legem solvere, sed adimplere, fuerit vera pars novi Testamenti, aut verba Christi? Nega-Hh bant

bant cum Fausto Manichæi; quia si id faterentur, concedendum erat, legem quoque veterem (quam hec verba confirmant), esse veram Scripturam à Deo revelatam. Credebant ergò Manichei (uti dicebant ipsimet) propter revelationem Divinam; sed in eo discrepabant à Catholicis, quòd nolebant credere, priusquam revelatio demonstraretur; aut evidens illis fieret, Christum, doctrinam controversam docuisse. Tunc tantum absque temeritatis notà posse credi dicebant. Ita declarat Fælix Manicheus lib. 1. de Actis Aug. cum ipso cap. 2. Etsi invenero veritatem (inquit) in aliis codicibus, qui ad Manichaum non pertinent, & Christus illos tradidit (sic enim dictum est à Christo, quia Spiritus Sanctus Paracletus ipse in omnem veritatem inducet), secundum Christi sermonem, Ego Scripturam Maniehai recuso. Et cap. 9. Itaque illuditerum dico, quod superius dixi, si audiero in alterá scripturá ubi Paracletus loquitur, id est, Spiritus Sanctus, de quo voluero interrogare docueris me, credo, & renuntio. Non aliam igitur evidentiam ad prudenter ac rectè credendum, vel ad renuntiandum erroribus suis, exigebant Manichæi, quam evidentiam revelationis, seu predicationis Evangeli Christi; hoc est, Evidentiam per medium extrinsecum. Nam etsi tecum, Sargenti, evidentiam in ipso assensu ridei exigebant, (adeòque Fidei intrinsecam), tamen hanc haberi per medium extrinsecum fatebantur,

Adeò manifestum est, Manicheos contentos fuisse evidentià revelationis, (sive per medium extrinsecum), pro Fide, ut multus fuerit Augustinus

in probando, illos nunquam habuisse, nec habere potuisse talem Evidentiam; etsi à Manichæo illusi, eam sibi fingebant, aliisque imponebant. In iplosmet igitur Augustinus meritò & acutè retorquet superstitionem ac temeritatem credendi, quam Catholicis objectare solebant. Si dicit, (Ma- In Ep. Fundam. nichæus), sibi à Spiritu Sancto esse revelatum, suam- ..... que mentem Divinitus illustratam , ut ea qua dicit certa Or manifesta cognosceret, ipse significat quid interfit inter cognoscere & credere. Ipse enim cognoscit cui apertissime ista monstrantur; eis autem quibus hac narrat, non cognitionem insinuat, sed credulitatem suadet : cui quisque temere consenserit, Manichaus efficitur; non certa cognoscendo, sed incerta credendo, quales nos imperitos Adolescentulos aliquando decepit. Quicunque igitur temere credebat Manichæo dicenti doctrinam suam à Deo revelatam fuisse, Manichæus erat; etiamsi non exigebat evidentiam per medium intrinsecum, vel evidentiam objectivam, veritatis doctrinæ; sufficiebat exigere, sibique imponere, evidentiam imaginariam veritatis, ac revelationis ejusdem doctrinæ.

His adde verba Aug. lib. 32. cap. 19. contra Faustum Manichæum. Postremo unde scis octo esse terras, & decem Calos, es Vnde scishec? Plane, inquis, Manichaus me docuit. Sed infelix credidifti, neque enim vidisti. Si ergo ad millia fabulosorum phantasmatum quibus turpiter gravidatus es , te auctoritati ignotissime & furiosissime subdidisii, ut ideo hac omnia crederes, quia in illis conscripta sunt libris, (Manichæi), quibus mirabili errore credendum effe censuisti, cum tibi

Hij nulla:

## 244 HISTORIA ET CONFUTATIO

nulla demonstrentur, cur non potius Evangelica auctoritati, &c. Hinc Sargenti disce, haud propterea Manicheos fuisse, in hoc puncto, hareticos, quod exigerent proprias in summo rigore logico Demonstrationes, aut evidentiam per media intrinseca, pro Fidei veritate, priusquam vellent credere; auctoritate ducebantur & ipsi. At quâ auctoritate? Eâdem plane quâ tu, & Blaklous, quamque ut maximè necessariam ad Fidei assensum & professionem, Episcopis & Doctoribus prescribitis. Auctoritate scilicet, de cujus infallibilitate conster, aut per evidentiam revelationis Divinæ, aut Rationis humanæ: idque satis clarè inculcant octo primæ, ac tres tuæ damnatæ propositiones. Itaque Manichæi & Blakloistæ, sunt pertinaces hæretici in co, quod pro Fide requirant evidentiam saltem per medium exirinsecum, aut ullam morali majorem. Stulti verò ac illusi, in eo quòd morali majorem putent se habere.

SECT. IV. Eodemmodo illusi funt Manichai & Blaklossta. Miraris fortè Sargenti, quî fieri potuerit, ut Manichæi tam mirabili errore putarent evidens esse doctrinam Manetis suisse revelatam à Deo; illiusque dictum anteponerent totius Ecclesiæ testimonio? Audi Aug. lib. de util. credendi cap. 1. Ille qui hujusmodi hominibus credit, homo est imaginatione quadam veritatis ac pietatis illusus. Opinionem summæ sapientiæ ac sanctitatis de Manete conceperant Manichæi; Paracletum à Christo missum, illum crediderunt; boni & mali duas naturas ab ipso demonstrari non dubitabant. Vide Aug. cit. cap. 20. Sed, inquis, propterea credidi qua non mihi ostendit, quia

duas naturas, boni scilicet & mali, mihi in hoc ipso mundo evidenter ostendit. Porro Manetem suum haud magis suspiciebant Manichœi, quam vos Blakloistæ Blakloum vestrum. Quale testimonium de illius virtute, ac doctrina Eminentia, literis vestris Encyclicis vulgare (post doctrinæ suæ damnationem) ausi fuistis, jam vidimus. Quam immodice ac imprudenter hominem, heresis convictum, tu, Sargenti, laudaveris in Statera tua Appensà, negare non vales. Unde tot Encomia, tamque pudenda conspiratio in honorem ac defensionem hominis infamis, ac doctrinæ hereticæ? Adeone vobis arrifit demonstratio quadratura Circuli à Blakloo vestro inventa ut cetera illius placita evidenter ab ipso demonstrari credatis? Quihujusmodi, Sargenti, hominibus credit, homo estimaginatione quadam veritatis ac pietatis illusus. Adeò illusus est evidentia Blakloana, ut D. Perkins, (si ulla fides illi viro probo adhibenda est), non erubuerit dicere, fore, ut olim per illam regenda sit Dei Ecclesia. Audi ipsum Blakloum, Prophetam, & Evangelistam vestrum, in sua Appendice ad Apocaly. cap. 10. idem asserentem. Vsque ad Constantinum Fides sola valuit. A Constantini tempore usque ad nostram atatem, Oratoriis, Er logicis dissertationi bus contra hæreticos actum est. Quæ quoniam paulatim ad evidentiam hominem nata est perducere, expectanda est proxima atas Ecclesia, in qua succedente evidentia, nullus futurus sit locus hæresibus, & per consequens in summa pace & prosperitate, victura sit Ecclesia.

O felicem Sargentium! qui talem meruisti ha-Hh iij bere Surefooting, pag.

Robertus Boyl.

246 HISTORIA ET CONFUTATIO bere Prophetam & Præceptorem; De te non fabula, sed veritas narratur, si vera predixit Blaklous; ab evidentia igitur vestra, Ecclesia Christi docenda & illustranda est, quæ hucusque obscura do-Nullus enim hucusque preter te ac Blakloum, Fidei veritatem demonstrare obtendit, nullus preter vos dicere ausus est, Fidem, quæ non demonstratur, veram ridem non esse. Jam non miror, si improbum hominem te fatearis, casu quo aliis quam evidentibus ac demonstrativis argumentis Fidem proponis aut suades. Adest ergò, Sargenti, felix illa ætas evidentiæ Blakloanæ, in quâ nullus sit futurus locus l'æresibus, & per consequens, in summâ pace & prosperitate victura sit Ecclesia. Rident vol ipsimet Protestantes hanc evidentiam vestram. Audi Illustrissimum Robertum Boyleum, sagacissis mum naturæ Indagatorem, ac Interpretem. Isinfelicissima Patria sux, fortunatissimeque familiæ, ingens decus, in Tract. de Sacr. Scrip. pag. 99. eleganter Fidem Crepusculo affimilat ; In eo (ait) convenire videntur, quod ad utiumque requiratur cbscuritatis mixtura. Fides, nimia luminis claritate in scientiam evanescit; Crepusculum in diem. In fumum; & quidem male olentem, evanescit Fides tua Sargenti, dum nimia evidentia, (hoc est, coactiva), reples Motiva credibilitatis; adeòque post illorum considerationem, lumen supernaturale rejicis, & extinguis ut superfluum, piamque pariter voluntatis dispositionem non exigis, utpoté minime necessariam ad flectendum intellectum, ac firmandum assensum, qui in evidentiam clare perspectam:

HERESIS BLAKLOANE. spectam necessariò ac naturaliter fertur. ce verbo, Sargenti, ad Fidei assensum non requiri evidentiam veritatis, ne quidem per medium extrinsecum; ad ridei regulam non requiri evidentiam infallibilitatis per simile medium : Requiri autem, ut ridei affensus non sit levis, actusque prudens evadat, evidentiam credibilitatis, hoc est. evidentiam, quod existant in Ecclesia Romana signa talia, quæ viros acutissimos & prudentissimos convincant, tenerise credere illam solam esse veram Christi sponsam, & columnam veritatis infallibilem. At hec evidentia credibilitatis non demonstrat existentiam revelationis, aut infallibilitarem Ecclesiæ, sed solam obligationem nostram credendi utramque. Demonstrat verò requisita, seu Motiva extrinseca credibilitatis esse prudenter credibilia.

# CAPUT II.

Ostenditur Fidem Blakloi ac Sargentii, esse Fidem Damonum, adeòque mirum approbari illam à Capitulo Cleri Anglicani.

Am non miror, Sargenti, si me pacis Ecclesiasticæ perturbatorem nuncupes, dum evidentiam impugno tuam. Miror tamen fautores illos tuos, qui necdum audent profiteri fidem tuam, vel apertè Blakloanam in se agnoscere evidentiam, câdem quâ tu Censurâ me notare; nec-non conspi-

SECT. I.

Iacob. 2.

HISTORIA ET CONFUTATIO rare tecum, ut loco Fidei Christiana, Demonum ridem nobis imponant. Habent & Demones Fidem suam, imo tuam, Sargenti; credunt enim & contremiscunt: sed credunt Fide necessaria non libera; fide naturali, non supernaturali, fide, ad cujus assensum non requiritur pia voluntatis de spositio; fide, cujus evidentiæ non possit resistere illorum depravata voluntas. Hanc esse Dæmonum fidem testantur omnes Theologi cum D. Aug. lib. 9. de Civit. Dei cap 21. docente, Dæmones cognoscere Christum , non lumine Fidei , sed efficacia signorum : Fides tua Sargenti, eadem plane est; necessaria est, non libera; nam ab evidentia coactiva Motivorum necessitatur intellectus ad illius assensum; Nec dici potest libera, eo nomine quod quis se libere applicet ad considerationem Motivorum; nam Demones quoque liberè se applicant ad intuenda & consideranda Miracula & Motiva credibilitatis. Fides tua naturalis est, non supernaturalis; dicis enim illius certitudinem fundari in Traditione humana, quæ totam suam certitudinem mutuatur ab evidentia naturali sensuum. Assensus Fidei tuz non eget ullà pià supernaturali dispositione volunratis, cum naturaliter ac necessario feratur in evidentiam Motivorum, solaque curiositas humana sufficiat, ut quis attendat ad novitatem doctrinæ & Miraculorum, examinerque Motiva credibilitatis. In quo igitur discrepat hæc Fides tua Sargenti, à Dæmonum Fide? Si ita edocti & affecti fuerint Proselytitui, ut nisi evidenter illis constet de impossibilitate falsitatis Fidei, non sint credituri, hæretici

hæretici sunt, pertinaces sunt, Dæmonum side imbuti sunt; sic autem edoctos & assectos esse constat, si de illis ex doctrinà & assectu tuo judicare licet.

Cum Ego proponerem D. de Sainte Beuve (pro bono pacis, & Catholicorum satisfactione), hanc propositionem à te subscribendam, Non requiritur necessario ad Fidem in ullo Catholico, etiamsi doctissimo. evidentia in attestante, nec talis evidentia de infallibilitate Ecclesia, cui non possit resistere depravata voluntas; ipseque (me præsente, ad subscribendum te hortaretur, dixissetque propositionem illam esse Principium Fidei Catholica, nunquam à te potuit extorquere subscriptionem; aliudve responsum, quam; Profecto Domine, est valde captiosa propositio. Soli illi qui Dæmonum sectantur ridem, propositionem illam rejiciunt. Principia verò tua illam non admittunt. Nam cum Fidem demonstrativam, & ab evidentià Traditionis ac Motivorum coactam, (faltem in doctis), requiras, non est mirum si assensum illius ab imperio voluntatis prave aut piè affectæ omnino eximas. Unde cohærenter discurris pag. 8. tuæ Ep. ad D. Tilitsonum edit. 1666. dum ais, nihil facere contra doctrinam tuam, si concedas non posse deperdi ridem internam, vel notitiam doctrinæ Christi; nec inde sequi hæresim esse impossibilem, (uti benè premebat Adversarius tuus); quia, ut ais, potest quis ore tenus negare ridem, quam ab evidentia cogitur in mente habere, ac retinere. Ignorasne Sargenti, tum maxime in hæresim incidi, cum interius negatur Fides,

rides, vel error contra sidem est in intellectu, etiamsi error ille non propaletur? Quid igitur de Proselytis hac doctrina tua imbutis dicemus? Spero Dominum Deum illis veram sidem insudisse, ridiculamque evidentiam tuam, Divinæ gratiæ ac pietati cessisse, penitusque in suam evanuisse inanitatem. Certè deleri ex libris tam pravum dogma, aut simul cum illis comburi, Reipublicæ Christianæ omnino expedit; nec multum discrepat ab Hobesis doctrina.

SECT. II.
De Capituli Anglicani approbatione doctrina Sargentii.

Memineris cum in Colloquio tecum habito apud D. Abbatem Montagu, ego miratus fuissem, quis tuos libros approbaverit, te ostendisse nobis originale Testimonium, plenamque approbationem Humfredi Ellis Decani Capituli, ac Thoma Godeni, afferentium, Testari se, (ut obturentur ora loquentium iniqua), extare in Archiviis Capituli vestri solenne Decretum, libros ac labores tuos, summis laudibus extollens. Quinimò inter plurima Dei beneficia Capitulo Anglicano collata. illud fuisse singulare, (dicebant isti duo Doctores), quòd tam'illustre de teac doctrina tua testimonium in Registris adhuc reperiretur. Ego idem planè sentio. Jam toti Anglia, Urbi & Orbi, ex illo testimonio perspectum est, quinam sunt qui fidem Demonum, ac doctrinam Blakloanam promovere nituntur; Capitulum scilicet Cleri Anglicani, si fides Wareno Decano, ac Thomæ Godeno adhibenda est. Contra illud mecum conspirasse Ordines Regulares, ubique spargis. Audi Sargenti, Hactenus Capitulum vestrum ut Catho. licum,

licum, etsi minus Canonicum semper colui: At nunc fateor, postquam tuam ac Blakloi doctrinam probaverit, Demonumque fidem commendaverit, ac tecum conspiraverit ad errores, ac libros tuos merità Censura liberandos, illud nec Canonicum nec Catholicum agnosco. Regulares Ordines uti Ecclesiæ militantis copias auxiliares, selectissimasque turmas, ca, qua par est, devotione, suspicio ac veneror. Privilegia quæ in Christi castris sanguine ac sanctimonia sua meruerunt, approbo. Sed nulla me cogit erga illos religio, ut Ecclesiastica Hierarchia perturbetur ordo, aut Clero seculari Jura detrahantur sua. Itaque si vestrum Capitulum fuerit Catholicum, hoc est, si à promovendâ ac palliandâ heresi Blakloanâ in suis libris renascente, destiterit, sitne adeò Canonicum, ac vos obtenditis, non ero sollicirus; res enim ad summum Pontificem spectar, nec illi me immiscebo. Siverò non destiterit ab heresi ac side Demonum promovenda, contra illud mecum conspirabit uterque Clerus, secularis ac Regularis, ut tollatur, ac in nihilum redigatur hereseôs Diabolicæ infame seminarium.

Tu verò N. qui nos ab hæresis Blakloanæ, in libris Sargentii contentæ, prosecutione ac confutatione deterrere conatus fuisti, (minis scilicet libellorum factionis vestræ, indignationisque Serenissimæ Angliæ Reginæ), quique per amicum tuum D. Brunum Sacerdotem, nobis, tecum expostulantibus, quòd malam doctrinam incautè approbaveris, respondisti, nihil tibi magis esse in optatis,

I i ij

optatis, quam librorum similium Sargentii & esfe. & dici Auctor posses; scias, nos æquè libellos vestros famosos contemnere, ac pientissimam Reginam debita submissione venerari. At video Gentis Lusitanæ genium, Domusque Brigantinæ pictatem, à te penitus ignorari. Nulla in orbe terrarum gens, Familia Regum nulla, Fidei Catholicæ, cultuique Divino magis addicta est, quam Lusitana; nulla æquè propagavit. Non solum ultra Imperii Romani fines Fidem protenderunt Lusitani, sed (quod latius patet), ultrà sui fines Imperii. Ab hac gente, ab hac Regia Stirpe, à piissimo illius germine, tu heresis patrocinium expectas? Certe à Clementissima Regina nostra, à gente Lusitana, Ego humillimus ac inutilis servus, nihil peto, nihil expecto. Fateor, si quid sum, id me Lusitanis debere. In Lusitania educatus in Lusitania olim amicos possedi, sanctitate, ingenio, ac doctrina præcellentes viros, Antonium in primis Mascarenham, Nunium de Cunha, & Franciscum de Taurra, tres societatis Jesu Assistentes, illustres sanguine, virture illustriores; Recentiorem Franciscum Suarez, quem sanguine item ac sanctitate haud his inferiorem, doctrina verò, magno parem Suario Orbis veneratur ac suspicit. Antonium Viciram, quem ingenii acumen, atque in dicendo nitor, ac vis summa, non Pontificibus magis ac Regibus, quam urbi pariter ac Orbi, charum, clarumque reddidit. Horum ipse officiis ac studiis devinctus, quod natura non dedit, animi propensione totus sum Lusitanus; fælici hoc meo fato,

fato, ut vivens moriensque, totus in illorum ære externum sim futurus. A Lusitanis (honoris caufa) -ad Collegium Romanum (summorum totius Europæingeniorum Palestram) missus fui pro Lusitania Theologus. Postquam Roma sub acutissimo Antonio Perez, Eminentissimoque Cardinali Palavicino Theologiam didicissem ac defendisfem, Condiscipulosque habuissem urbis ac Orbis Miracula, Maurum, Tirellum, Tilinum, junioremque Palavicinum, &c. denuoà Lusiranis in Lusiraniam revocatus fui, optione datà, Conimbrica philosophia, vel Vy sippone (in Seminario Hibernorum) Theologiam docendi Conimbrica, inquam, in Collegio Artium, Societatis Jesu primogenito, Martyrum Seminario, celeberrima Academia parte altera, necnon utriulque India, Sinarum, & Japonum in Fide Magistra. Eborensis Academia, Conimbricensis æmula, suos quoque dedit Orbi Martyres ac Magistros; Angliæ verò & Hiberniæ, quam plures Theologos Orthodoxos; ac nuper Antonium Fernandes, in quo certabat cum vitæ sanctimonia, ingenii acumen, doctrineque summa profunditas; necnon P. Joannem Talbotum Fratrem noftrum Germanum, egregium Fidei Romanæ Propugnatorem. Ab his Academiis sanam doctrinam, genio gentis Lusitanæ, odium heresis hausi, quibus errores Blakloi ac Sargentii persequor: nec satis mirari possum, unde Blakloistæ, in Lusirania educati, hauserint ad illos palliandos propensionem. Unde Tu ausus es minari, necnon exprobrare Concionatoribus & Sacerdotibus Reginæ nos-Ii uj

træ, pro Fide exulantibus, quòd nobiscum in Fidei Catholicæ defensionem conspiraverint; testatique suerint, tres propositiones hereticas in Sargentii libris reperiri, rectèque à nobis esse traductas. Videamus jam quibus vos argumentis Traductionem nostram impugnatis.

#### CAPUT III.

Alia Esfugia Sargentii, ac suorum Fautorum, contra trium damnatarum propositionum traductionem.

SECT. I, De ridicalo Commento discriminis inter Fidei-propositiones & propositiones Fidei.

ER aliquot menses ingenia sua torserunt isti homines, ut sensum aliquem Catholicum ex damnatis Sargentii propositionibus (invità verborum significatione ac sensu naturali) expromerent. Cum verò id efficere non potussient, novas atque insolitas vocibus fignificationes imperiti dedêre Grammatici. Sensum prime propositionis damnatæ, fuisse à me mutatum dixerunt, eò quòd traduxissem (Faith-propositions) Propositiones Fidei; confunderemque Fider-propositiones cum propositionibus Fidei, inter quas dicebant magnum effe discrimen. Ego nullum à me percipi fatebar. Rem captu difficillimam obtendebant fieri clarissimam exemplo Asinaria mola, & mola Asinaria; quæ duo maxime differre ajebant. Itaque riserunt isti acutuli & erudici homines suporem ac inscitiam nostram, tam in Theologia, quam in idiomate Anglicano. Quod

Quod ultimum spectat, Thoma Thomasu Dictionarium, peritissimosque Anglos consului, qui omnes mecum sentiunt. Quod primum attinet, ingenuè fassus fum, nihil mihi luminis ab illustri mola Asiria, & Asinaria mola exemplo accessisse, quo discrimen inter Fidei propositiones, ac Propositiones Fidei discernerem. Eò tandèm ventum est, ut dicerent ip-11,(& quidem gratis), Fidei-propositiones, eas esse, quæ habent pro subjecto propositionem Fidei, ac pro Predicato veritatem. Ex. G. Hec propositio Christus est reverà in Sacramento (vera est), vocari debet Fidei-propositio. Quesivian eslet, vocarique debuisset Propositio Fidei? Post plures consultationes ac tergiversationes, tandem fassi sunt, Fidei-propositionem vocari posse, ac reverà esse propositionem Fidei; præsertim postquam ostendimus id expresse doceriab ipsomet Sargentio pag. 168. & 169. lib. sui Reason against Railery, & pag. 6. Fid. Vind &. 3. ubi evidentiam impossibilitatis falsitatis Fidei demonstrare conatur ex natura subjecti in Fidei-propositionibus. Idem (inquit ) evincitur à natura Subjecti, in iis propositionibus qua affirmant veritatem alicujus puncti Fidei. Fatetur ergo Fidei-propositiones esse Propositiones Fidei, & assirmare veritatem Fidei. Et tamen effugium quo nostræ traductionis veritatem ac vim declinare obtendit, in co consistit, quod dicat, Fidei-propositiones non affirmare verstatem Fidei, sed veritatem duntaxat Traditionis, aut predicationis Fidei: propositiones verò Fidei affirmare veritatem ipsius Fidei. Sic sibi contradicere coguntur incauti scriptores.

Verum

SECT. II. Probatur integritas ac finceritas traductionis noftra ex antecedentibus & consequentibus prima prop. damnate.

Verum ponamus antecedentia & consequentia hujus primæ propositionis, ut ex iis quoque judicet Lector de mex traductionis veritate ac sinceritate. Scopus Sargentii in Fide Vind. per totum librum, & præsertim ubi ponit primam propositionem damnatam, est, probare, nullum teneri profiteri Fidem Christianam, nisi videat evidenter illius veritatem (vel impossibilitatem falsitatis) per connexionem terminorum Fidei propositionum, saltem in principio illo Fidei ( Deus hoc dixit ) : nam si evidens est Deum aliquid dixisse, evidens quoque est illud verum esse, nec posse illi subesse falsum. Sic ergo ait pag. 12. Fidei Vind. §. 9.

Idem demonstratur ex naturâ connexionis repertæ in predictis propositionibus: nam evidens est, illarum veritatem consistere in connexione notionum quæ constituunt subjectum & Prædicatum. Quicunque igitur non videt connexionem inter notiones illas in principio Fidei, nonvidet veritatem ulliusillarum propositionum, id est, illa propositiones non sunt tali homini vera. Quapropter cum connexio excludat formaliter inconnexio-

nem,

The same is demonstrated out of the nature of connexion found in the aforesaid propositions. For, 'tis evident their truth confifts in the connexion of those notions which make the Subject and Predicate. Whoever therfore fees not the connexion between those notions in the principle of Faith fees not the truth of any of those propositions, that is those propositions are not to such a man true. Wherfore connexion, excluding formally inconnexion , fo that 'tis clearly im possible

nem, ita ut clarè impossibile sit eas reperiri simul in iisdem subjectis; & falsitas talium propositionum consistar in inconnexione terminorum earundem, sequitur, quòdille Quitenetur prositeri illas propositiones Fidei ut veras, debet videre connexionem inter illarum terminos, ac per consequens illas non posse esse falsas vel inconnexas.

impossible they should be found together in the self same subjects, and the falshood of such propositions consisting in the inconnectedness of their terms, it follows that who is obliged to profess those Faith-propositions true, must see the connexion between their terms, and consequently that they can not possibly be false, or inconnected.

1. Prop. dimn.

Propositiones autem de quibus loquitur Sargentius in hac sua prima damnata (uti patet ex supradictis, & ipse fatetur pag. 6. & 12. Fid. Vind. & pag. 168. & 169. Reason against Railery) sunt propositiones Fidei, nimirum hæ, Christus est realiter in Sacramento, Deus est unus & trinus, &c. Sæpè miratus sum illorum vel inscitiam, vel impudentiam, qui hoc Sargentii effugium approbare videbantur in hujus primæ propositionis explanatione, obtendendo scilicet erroneum non esse, exigere evidentiam connexionis terminorum Fidei-propossionum, (cadeòque propositionum Fidei); in principio Fidei, hoc est, in hac propositione ( Deus hoc dixit.) Nos certe in eo collocamus tuam heresim, Sargenti, quod hanc evidentiam connexionis terminorum propositionum Fidei in principio F dei necessariorequiras, dicasque, si non cernatur illa connexio ter-

KK minorum

minorum propositionum Fidei, (vel Fidei propositionum) in principio Fidei, non teneri nos assentiri talibus Fidei propositionibus; nec illas esse veras respectu credentis : quid enim aliud hoc est, quam exigere evidentiam revelationis in ipso principio Fidei, (ex quo eadem evidentia in omnes Fidei articulos deducatur ac redundet), antequam Fidei afsensum elicias? Hujus doctrinæ virus, Parisis oftendi D. Joanni Leyburno, Presidi Collegii Anglorum Duaceni; nam intellexeram illi maxime arrifisse hanc Sargentii explicationem, sicut & D. Eduardo Carxo, Vindiciarum Sargentii incauto

(ut lenissimè dicam) Approbatori.

SECT. II. Confutatur effugium Sargentii a (ferentis je non exigere epidentiam veritatis Fidei, fed pradicationis Chri-Ai.

Hinc, Sargenti, manifestò sequitur, falsam esse evasionem, necnon explanationem tuam, dum ais, te non loqui in Fidei propositionibus, nec in tribus solam evidentiam propositionibus Censura notatis, de evidentia connexionis inter propositiones Fidei & earundem veritatem, sed de evidentià connexionis inter Propositiones Fidei, ac Pradicationem Christi. Nam ex Fid. Vind. pag. 6. & ex Reason against Railery pag. 167. & 169. & ex ipsis propositionibus hic & ibi cit. patet loqui te de evidentia connexionis illarum Fidei-propositionum cum veritate Fidei, & existentia Mysteriorum. Adde nullomodo esse de Fide, neque ad Fidem necessariò requiri, ut evidens sit (plusquam moraliter) Christum predicasse Fidem Catholicam. Ergoridiculum est ad illam evidentiam recurrere in hac controversià.

> Idem patet ex his tuis verbis, Sargenti, loco cit. Fidei Vind. pag. 13. immediate post primam damna

damnatam propositionem.

Deinde cum accessus feu vicinitas ad connexionem, quibuscunque demum gradibus fiat, non sit ipsa connexio, fequitur omnem connexionem consistere in indivisibili, nullamque admittere posselatitudinem possibilitatis essendi aliter, qua innitatur. Denique cum omnis connexio necessario sit immediata, vel cernatur virtute immediatæ connexionis, ac videre immediatam connexionem lit illud quod gignit cerram notitiam, vel certitudinem quod res non possit ita non esse, sequirur, quod videre veritatem talium propositionum, vel ( quod idem est) immediatam connexionem terminorum earundem, est videre, non polse illas non ita esse, vel illas absolute immunes esse ab omni possibilitate falsitatis.

Again since all approaches or vicinity to connexion, by how near degrees foever they are made, are not connexion it follows, that all connexion consists in an indivisible, and can admit no latitude for a pofsibility to be otherwise, to be grounded on. Lastly all connexion being necessarily immediate, or feen by virtue of immediatenes, and to see immediate connexion being the producer of certain knowledge, or of assurance the thing can not but be fo, it follows, that to feethe truth of such propositions, or, which is all one, the immediate connexion of their terms, is to fee, they can not but be lo; or that they are absolutely void of all possibility of falshood.

#### 260 HISTORIA ET CONFUTATIO

Quâ igitur fronte dicis, non loqui te de connexione & evidentia terminorum, ac veritatis propositionum Fidei, vel Fidei propositionum, sed tantum de evidentia & veritate Traditionis ac Predicationis Christi? Sed idem adhuc patebit ex verbis tuis immediate sequentibus pag. 14. Fid. Vind.

**Opinionis** naturam modo examinabimus. Hic non fumo opinionem latè, pro quolibet genere assensûs, sed pro assensu vel adhæsione alicui dogmati, absque sufficienti fundamento ad evincendum, rem ita esse ut Opinans judicat, quomodo sumitur in illo proverbio, Turpe est opinari. Constat verò sufficiens fundamentum esse ad convincendum, si terminus vel punctum cerneretur deduci per immediatos gradus, vel per vinculum immediatarum connexionum ad ipsam conclusionem. Manifeltum igitur est, ideò o inionem esse turpem, quiì illius fundamenta prout

By this time we are brought orderly to look into the nature of opinion; which word I take not here in a large sense, for any kind of affent, however produc't, but for an Affent or adhasion to a Tenet without sufficient grounds to evince the thing is fo, as the Opiner judges, as it is taken in that proverb, Turpe est opinari. Now 'tis most evident that there would be lufficient grounds to convince, in case, the Term or point were feen to be deduc't by immediate steps, or a train of immediate connexions to that very conclusion. Tis manifest then, that'tis ther fore opinion, and blameworthy, because its grounds as they are laid in the understanding

prout sunt in intellectu assentientis, carent hac immediatà connexione. Itaque opinio est judicium, remotis vel minimè immediatis connexionibus innixum. Unde fit ut maxime necesfaria veritas illius primi principii ( Idem est idem (ecum) quo tota certitudo & primorum principiorum & Deductionum innititur, ex cujus perfecta evidentia & influxu in quovis recto discursu ipsum lumen rationis alescere videtur, non oppigneratur in discursu opinantis; adeòque cum careatimmediatione, inconnexus, incohærens, imbecillis, vel potius nullus sit necesse est. Mirum igitur non est si omni, & quælibet opinio, quamvis proxime accedere videatur ad immediatam connexionem per experientias illam rarò

derstanding of the Assenter, want or fall short of this immediate connexion, so that opinion is a judgment upon remote and unimmediate considerations. By which means it com's to pass, that the most necessary verity of that grand principle ( The fame is the same with itself), upon which all certainty both of first principles, and of deductions is built, and whose perfect selfevidence and interessednesin whatever belongs to right discourse, seem to make the very light of reason consist originaly in it, is not engag'd in the opiner's discourse, whence, wanting immediateneß, it becoms unconnected, incoherent, weak and slack, or rather indeed null. No wonder then if all opinion, how neersever it approches seemingly to immediate connexion, and how strongly soever it be supported by an KK iii experienc'd

# 62 HISTORIA ET CONFUTATIO

rarò aut nunquam falsificantes, admittat possibilitatem falsitatis, quia deficit in ipsa radice & basi, cum non innitatur illo primo principio, quod est fundamentum totius firmitatis in humano discursu, estque veritatis adeò necessariæ, ut impossibile sit illud flecti, aut pati ut notiones quas identificare prætendit, subjaceant possibilitati erroris aut inconnexionis.

Ex hac declaratione naturæ of inionis, manifestum est, quo ex sonte stuant omnes assensus rationales, viz ex intuitu immediatæ connexionis unius termini cum alio; vel, quod est perinde, ex oppigneratione hujus principii, Idem est idem secum, pro corundem

experienc'd seldomnes of such effects, or the conceived unaptneß and fewneß of causes fit to produce them, yet it admits possibility of being otherwise; in regard it fails in its very root and basis, by not relying on the main principle and foundation of all steadiness in human discourse, and which is of so necessary a truth, that 'tis impossible to falter, or give way to uphold and exempt it from a liablenes to difconnexion of those notions which it pretended, and ought to identify; that is from a liableneß to Errour.

From this declaration of the nature of opinion, it is render'd manifest out of what fountain head all rationall Assents flow, namely from seing the immediate connexion of one term with an other; or, which is all one, that this principle (The same is the same with itself)

dem veritate. Patet jam in hoc consistere fundamentaliter lumen rationis, formaliter verò in derivanda perfecta visibilitate hujus ad alias propositiones, ut ipsæ quoque visibiles fiant oculo nostri intellectûs. Constat similiter Assensus qui non oriuntur ex hoc lumine rationis, debere esse (ut tales) irrationales; of necessariò ortum habere à voluntate, sumpta, non ut consequitur lumen intellec tus, sed ut mota, ac impulsa ab aliqua passione, viz: ab aliquo desiderio irrationali, vel inclinatione quòd res ita sit; quod desiderium impulit ac præcipitavit intellectum ad affen-(um, antequam debitamotiva eundem coëgissent.

Paret etiam cum nemo obligari possit ad profitendum constanter, quod ipse sirmiter non vider verum esse, Chris-

stands engag'd for their verity. Also that the light of reason consists fundamentaly in this, and formally in deriving the perfect visibleness of this tomake propositions Radix omnium harefum Blaklos, also visible to the Eye of & Sargenii. our understanding. Likewise that Assents not springing from this light of reason, must be, as fuch, irrational, and arise necessarily from the will, taken as not following the light of understanding, but as prompted and put forward by some passion, viz: some irrational defire or inclination, the thing should be so; which pressed and precipitated the understanding into Assent before due motives forc't it.

As likewife, that since none can be bound conftantly to profif what he can not steadily see to be true, a Christian who is thus

# 264 HISTORIA ET CONFUTATIO

Christianus qui hoc modo obligatur prositeri suam Fidem veram, debet videre quòd primum principium de quo nunc locuti sumus, quodque dat totam firmitatem intellectuali nostro intuitui patrocinetur propositioni cui assentitur. thus bound to profess his Faith true, must see that the first princ ple now spoken of, which gives all steadiness to our intellectual sight, is interessed in the patronage of the proposition he assents to.

Vide hoc omnia in Sargentio citato, & ex illis collige sensum genuinum, hæresim non solius primæ, sed omnium trium damnatarum propositionum, & quam parum îngenue ipse cum suis Fautoribus obtendat, patere ex antecedentibus & consequentibus, hanc & alias duas propositiones damnatas, in sensu Catholico intelligi posse. Item quam salso dixerit in Vindiciis se non requirere evidentiam in Fide, vel in regula Fidei, sed solum ad requisita præcedentia & extrinseca, disponentia heterodoxos ad credendum.



### CAPUT IV.

Ostenditur ex antecedentibus & consequentibus secundam Propositionem Sargentii damnatam, nec posse in sensu Catholico explicari, nec mutatam aut mutilam esse.

SI duo termini non cernantur connecti, propositiones secunda prop. sella (Fidei) possunt, imò debent negari à Respondamenta. dente, cujus munus ac jusest, nihil concedere, quod evidens non est, ne se decipiat.

Hæc secunda propositio non differt à primâ nec ullum admittit Catholicum sensum. Patet ex antecedentibus & consequentibus in Fid. Vind. pag.

41. ubi Sargentius ita ratiocinatur.

Meum ultimum argumentum ex Logicâ est hujusmodi. Nulla superest via probandi Fidem, aut aliis illam persuadendi, qui juxta persectam rationem agunt, casu quo illa, (hoc est, illius sundamenta), quoad notitiam nostram possit esse falsa. Quòd hoc ita sit, evidens est non solùm ex Logicâ

My last argument from logick shall be this, that there is no way lest to prove faith, or persuade it to an other thatacts according to perfect reason, in case it, that is, its grounds, as to our knowledge, can possibly be false. And that this is not so much evident from any particular consideration in Logick, as from the whole nature of artiscial discourse,

2ª Prop. damn.

Logicâ, verûm etiam ex natura discursus, vel disputationis. Nam casu quo Premissæ sint duntaxat moraliter certæ, (uti vocant), vel fieri possit ut sint fallæ,id est, Si duo termini non cernantur connecti, propositiones illa possunt, imo debentnegari à Respondente, cujus munus ac jus est nihil concedere quodevidens non est, ne se decipiat; Sed cogere Adversarium. Quid igitur faciet Opponens? Afferetne syllogismum constantem Præmissis moraliter duntaxat certis, vel quæ possunt esse falfæ, ut alterum probet? Quid juvabit? Cum hæ Præmissæ ob eandem rationem negari possint & sic in infinitum; hocest, nihil omnino concludi potest, donec proferantur argumenta quæ nequeunt esse falsa, quibus positis, Conclusio quoque

discourse, or disputation. For in case the Premisses be but moraly certain, (as they call it), or possible to be false, that is, if the two terms be not seen to be connected, these propositions may, nay ought to be denyed by the Respondent, whose office and right it is to grant nothing but what is evident, least he enfnare himself; but to put the Arguer to prove them. What then must the Opponent or Arguer do? Must he bring a syllogifm confifting of Premisses only moraly certain, or possible to be false to make the other good? What will it avail? Since these Premisses are also deniable for the same reason, and so in infinitum; that is, nothing at all can possibly be concluded finally, till grounds impossible to be false be produced; which put the conclusion may be so also. Wherfore unles

talis esse possir. Quapropter nisi Fides habeat argumenta quæ nequeunt esse fatfa, (& per consequens, quæ valeant illam quoque talem ostendere) nemo potest rationem reddere Fidei suæ, sed talem ad fummum, qualem negare fas est jure difputationi debito, & ad libitum. Vnde Fides nec defendi, nec teneri potest, nec per suaderi aliis, qui ducunt se perfectà ratione. Nam etsi omnes qui discurrunt de religione, quando convertere cupiunt aliquem ad Fidem, non alligent sua Motiva formæ fyllogifticæ; tamen cum nulla ratio, casu quo convincendus est intellectus, admittenda est, preter illam, quæin rigorelogico concludit, Logica verò nos doceat, nihil omninò concludi, donec perveniatur ad pre-

mislas

unless Faith have grounds impossible to be false ( and consequently able to shew it such also), none can rationem reddere Fidei, give a true reason of their Faith; but such an one at best, as, in due right of dispute, is deniable at pleasure. Whence Faith is render'd both unmaintai nable, or indefensible in itself, and unpersuadable to others that guide themselves by perfect reason. For however all who discourse of religion, when they would convert any to Faith, use not to pin their Motives to Syllogistical form; yet since no reason in the case of convincing the understanding is allowable, but what will bear the Test of true Logick, and this assures us there's no concluding any thing at all, without relying finally on Premisses or grounds impossible to be false, it follows, that how fi-Llij nely

missas vel argumenta quæ non possunt esse falsa; sequitur, homines illos qui hujufmodi argumenta non proferunt, nihil omnino concludere posse, nihilque amplius significare illorum persuasiones, quam hoc, Quaso mihi credas, etsi ut verum fatear, sincere agnosco, non posse proferri ulla argumenta quibus probetur quod propono, nec ullas pramissas qua negari non possint, vel qua cogant assensum.

nely and quaintly foever these men talk, unless they produce such grounds, they can conclude nothing at all, and all their importunate persuasions which are not reducible to these grounds. lignify just as much as if they should say, Ibeseech you, fir, to be so good natur'd as to believe me, though to tell you true, I acnowledge sincerely neither can I bring, nor can there possibly be brought any ground able to make good what I fay, or any undeniable Premisses to force my conclusion.

Ex his Sargentii antecedentibus & consequentibus constat, traductionem meam esse veram, nec non requiri à te necessarió ad Fidem principia vel præmissa quæ cogant intellectum ad assensum, (adeòque ad Fidem Dæmonum); adassensum inquam, non exigentem (saltem in viris doctis & acutis) pro ipso actu credendi sicut oportet, piam voluntatis dispositionem, vel assistentiam Spiritûs Sancti; Nam intellectus qui cogitur ad assensum ab evidentia Motivorum, vel mentis perspicacia, nulto eget impulsu vel auxilio gratiæ internæ, aut Spiri-

Spiritus-Sancti, ut patet in Fide Demonum.

Confutantur ergo, Sargenti, Vindiciæ ac precipuum effugium tuum, nec-non unica exceptio contra traductionem nostram hujus 2. prop. nempe quod addatur textui (majoris claritatis gratia), vocula Fidei: prætendis enim relativum (illas) non referri ad conclusiones vel puncta Fidei, sed ad principia Fidei, vel pramissas duntaxat. Nam quemadmodum in prima propositione dicebas, magnum esse discrimen inter Fidei-propositiones, & propositiones Fidei, ita nunc ais magnum esse discrimen inter principium Fidei ac propositionem Fidei. Principium ridei (juxta te) est, Deus hoc revelavit. Conclusio vel propositio Fidei est, V. G. Deus incarnatus est, Trinus est, &c. Respondeo, si velis Fidem facere discursivam, (uti indicas, dicendo illam esse conclusionem), non posse id fieri quin Premislæ, (vel saltem una), ex quibus deducitur assensus, vel articulus Fidei, sint, propositiones aut puncta Fidei; nisi forte in ea sententia sis, ut Fides deducenda sit ex solis principiis lumine naturæ notis; quod hæreticum. Sed patet ex citatis antecedentibus & consequentibus hujus secunde prop. & ex toto lib. Fidei Vind. à primâ pag. usque ad hanc 41am ac præsertim pag. 6. 12. & 13. ubi agis de tuâ primâ propositione damnatâ, (quæ coincidit cum hac secundà,) te agere de illis Fidei propositionibus quæ habent propositionem Fidei pro subjecto, & verum pro Pradicato, de quibus dicis pag. 12. Quicunque igitur non videt connexionem inter has notiones (hoc est, inter Prædicatum & subjectum) in Ll iij 1/10

ipso principio Fidei, non videt veritatem ullius ex illis propositionibus, id est, illa propositiones non sunt vera tali homini. Patet igitur æquè repugnare fidei, requirere videre connexionem terminorum illius in principio fidei, ac in conclusione vel propositione fidei: cum principium fidei sit primaria propositio fidei: utraque æquè de fide est; nec minus rejicit (aut saltem non exigit) evidentiam connexionis terminorum Principium fidei, quam Propositio fidei.

## CAPUT V.

Ostenditur tertiam Propositionem damnatam Sargentii, nec mutilam, nec mutatam esse in Traductione, nec ullo modo posse in sensu Catholico explicari.

Requiritur ac necessarium est, ut assensus Fidei, &c. ut supra in Censurâ. Hec tertia tua propositio damnata, nec mutila nec mutata est, ut patet ex consequentibus, nam antecedentia ex quibus pendet, nulla habet; illam enim ponis per modum primi principii. At in consequentibus, etsi tibi & doctrinæ tuæ contradicere videaris, semper tamen constans es in tuo errore, ut patet ex verbis immediate sequentibus, quæ sunt hæc.

Illius (Fidei) etiam Also its truth being veritas cum aliter de- otherwise unmaintainable, fendi

fendi non postit, optimus vigor & efficacia Fidei ad operandum per charitatem, infirma & mortificata sit necesse est. Necessarium ergò est ut fundamenta Fidei, fint & conclusiva veritatis ejusdem Fidei, & penetrabilia ab iis, quibus incumbit in eadem inspicere; unde formaliter, aut scientifice infallibiles evadent, quod auctoritas quâ innituntur pro Fidei Traditione, nullatenus possit illos decipere.

the best vigour of Faith and its efficacy to work through Charity, must needsbe exceedingly infecbled and deaded. 'Tisnecessary then that the grounds of Faith, be both conclusive of its truth, and also penetrable by those whose proper work it is to make deep inspection into them; whence they will becom formally or knowingly infallible, that the authority they rely on for Faith's conveyance can not possibly deceive them.

Et quamvis pag. i43. quodammodo retractas hanc sententiam tuam, dicendo; substantiam Fidei manere potuisse, etsi nullus scivisset, aut scire potuisset illius regulam esse infallibilem, tamen quassi pœniteret te sanæ doctrinæ, ad pristinum statim errorem redis, seu potius in illo remanes; apponis enim tuo dicto hanc retractationem, ea conditione ut nullus in Ecclesia, vel extraillam, sit doctus, vel acutus, qui fundamenta Fidei speculetur, aut serio examinet. Si quis enim talis in Orbe existit, non sufficere infallibilitatem materialem ais loco cit. his verbis.

Supposito quòd nullus Provided none in the Church

# HISTORIA ET CONFUTATIO

lus in Ecclesia specularetur, aut in Fidei suæ fundamenta instrospi\_ ceret, inveniensque illa (quantum ille videre potest) minime conclusiva inciperet suspicionem habere de illius veritate: Item supposito quod nullus extra Ecclesiam impugnaret Fidem .-- Et pag. 144. Sed in hoc casu si totus mundus sapientior non fuisset; Sapientissimi in Ecclesia nihil magis saperent, quam rude vulgus nunc sapit. circa, & ob hanc rationem, & alias multas in tertià & quartà observatione politas, fuit Ecclesiæ absolute necessarium, Deique providentiam decebat, ut res aliter se haberet, of ut visillorum infallibilium Motivorum conclusiva, superqua Deus nostram fidem fundavit, fuisset penetrabilis ab illis, qui se applicant ad tales SpeChurch did speculate, and fo looking into the grounds of his Faith, and finding them, (as far as he could see), inconclusive, did begin to suspect the truth of it; nor any out of the Church did oppose it.—

But in this case were all the world no wifer, the wifest in the Church would be no wifer, than the weakest and rudest vulgar now men-Wherfore both tion'd. for that reason, and many others assign'd in my 3d and 4th note, it was absolutely requisit to the Church, and so becoming Gods providence, to order that it should be otherwise, and that the conclusiveness of those infallible grounds on which God hath founded our Faith, should be penetrable by those, who fet themselves to such speculations,

speculationes, vel de illis dubitant, prout Ecclesia exigit, vel indiget talibus Adjutoriis. tions, or fall into doubts concerning them, according as the exigencies of the Church shall be found to need such helps.

#### CAPUT VI.

Confutatur Effugium Sargentii obtendentis requiri à se pro certitudine Fidei, ac Regula Fidei, nec non pro infallibilitate Ecclesia, asistentiam supernaturalem Spiritus Sancti.

Confutatur item illius methodus, fundata in suppositione Divinitatis Christi.

Rejicitur ut inepta Sargentii notio Regulæ Fidei.

Frugium tuum Sargenti, de suppositione Divinitatis Christi, manisesta Impostura est:
Nam ubi obtendis te agere duntaxàt de demonstrandà veritate Fidei, ac Regulæ Fidei, supposità
Christi Divinitate; idque ex libris tuis facilè colligi
posse; Urbi & Orbi falsum pro vero imponis: constat enim ex pluribus propositionibus tuis supra
citatis, & passim ex tuis libris, te agere de stabiliendà Fidei Regulà, (uti quilibet vir doctus debet), independenter à suppositione Divinitatis
Christi. Nam Regula Fidei, ad omnes Fidei arMm ticulos

SECT. I.

HISTORIA ET CONFUTATIO ticulos extendi debet absolute, ac præsertim ad articulum Divinitatis Christi. Legatur fol. 8. Introductionis Fidei Vind, ubi ais,

Declaro præcipuum meum scopum in hoc Tractatu esse, Fidem Christianam stabilire; vel demonstrare, quod illa verè vel absolute debeat esse certa; Et ubi aliquando id Adversariis meis applico, secundaria tantum intentio est, ac merè occasionalis.

I declare then that my chiefend in this Treatife is, to settle Christian Faith; or to demonstrate that it must be truly or absolutely certain; and that my applying it now and then to my Opposers, is only a secundary intention meerly occasional.

Postquam verò per totum illum librum pluribus argumentis conatus es demonstrare, nullum virum doctum aut ingeniosum teneri, aut tutâ conscientiaposse, Fidei Mysteriis assensum præbere, aut illam profiteri, aut aliis persuadere, nisi habeat evidentiam clare, & absolute conclusivam; (nulla mentione facta supositionis Divinitatis Christi), veritatis ejusdem Fidei, sic alloqueris Theologos Catholicos, qui evidentia morali contenti sunt, adeòque piam voluntatis dispositionem necessariam esse ad ipsum actum Fidei asserunt; sic, inquam, eos alloqueris pag. 156. Fidei Vind.

Quapropter vehesecro, perviscera Christi, omnes qui legent hunc

Wherfore I earnestly menter obtestor & ob- obtest and be eech, even per viscera Christi, all who shall read this Treatife, and

Trac-

Tractatum, & speculativè tenuerunt opinionem, quam ego impugno, (nam practicè, ac ut Christiani contrarium tenent), velint rem seriò considerare, &c. yet have speculatively held and maintain'd this opinion I here impugn, (for practicaly and as Christians they hold the contrary conclusion), seriously to weigh the point once more, &c.

Et supra pag. 155. dicis, vereri te, ne Orthodoxorum Theologorum sententia in hac materià dedecus Fidei Christianæ allatura sit. Itaque non tam Heterodoxos quam Catholicos impugnas, quando pugnas pro necessitate evidentiæ traditionalis concludentis impossibilitatem falsitatis Fidei; quâ quidem evidentia semel posità, non est opus auxilio Spiritûs Sancti ad eliciendum actum Fidei; nec est cur Heterodoxi supponant Divinitatem Christi; nam si Motiva credibilitatis & Traditio, demonstrant impossibilitatem falsitatis Fidei, absolute loquendo, cur idem non prestabunt in articulo Divinitatis Christi? Cur Motiva non æquè cogent Catholicos & Hereticos omnes? Cur eadem Motiva sufficienter proposita & considerata, non habebunt eandem vim demonstrativam in articulo Divinitatis Christi, ac in aliis? Ad quid igitur opus est talem veritatem supponere? Pergamus: in lib. tuo Reason against Railery pag. 189. sic ais.

Surefooting divisus est in duas partes. Prima ex proprietatibus regulæ Fidei probat, Traditionem esse illam regu-

Surefooting was divided into two parts; the first from the properties of a rule of faith, proved that Tradition was that rule,

Mmij and

lam;

lam; & hic fuit scopus illius libri à principio usque ad pag. 57, ac in particulari illorum s. discursium, quorum titulus est de notione Traditionis, cui omnes Regula Fidei proprietates clare quadrant.

Definitio regula Fidei.

Irem in lib. Error non plust pag. 76. dicis, Cum regula Fidei illa sit quæ dicit nobis, Deum talia no b.s dixisse; vel qua oppignerat Divinam auctoritatem pro illorum veritate; si contingeret nosabuti scripturis,&c. Item pag. 45. ejusdem libri dicis, Cum proprius ac primarius effectus regulæ Fidei sit, & quelibet res essentialiter habeat in se potestatem producendi per se, & sine auxilio alterius suum primarium effectum, (vel potius cum iplamet res sit ea potestas), &c. Sequitur cum praservare emnes in recta Fide, sit proprius

and this was the buisness of that book from the beginning to page 57. and particularly of the sth discourse, whose title was Of the notion of Tradition, and that all the properties of the rule of Faith do cleerly agree to it.

For the rule of Faith being that which is to tell us, God faid such or fuch things, or engages the Divine Authority for their verity, if we should bappen to misuse scriptures

Letter, ofc.

Again, this being the proper and primary effect of the rule of Faith, and every nature that is, having essentially in teles a power to produce of itself, and without the affiftance of any other, its primary effect, (or rather being itself that power), as man to discourle, fire to burn, coc. it follows, that since to preferve all that rely on it in right faith,

proprius effectus regula Fidei modo illa innitantur, quidquid non habet in se potestatem id præstandi, Or quidem à se ipso, independenter ab ulla re alia, ( Deum excipe, qui rerum naturas flatuit effe, facultates quasdam ad producendos proprios effectus,) non est, proprie loquendo, Regula Fidei.

faith, is the proper effect of the rule of Faith, what has not in itself the power to do this, and this of itself, independently on any thing el e but on God (who establishes the nature of all things to be certain powers to produce their proper effect) is not, in true speech, a rule of Faith.

Video Sargenti, non percipi à te statum aut terminos quæstionis. Regula Fidei duplex à Theo- glam ab unde relogis distingui solet: animata nimirum, & inanimara. Hec est scriptura; animata, est Ecclesia docens, vel Concilium œcumenicum. Quando igitur cum Heterodoxis controvertitur de Regulà

Fidei, nemo sanæ doctrinæ aut mentis, excludit Scripturam à Regulis Fidei inanimatis. controversia est, an preter has, necessaria sit regula animara, quæ vivæ vocis Oraculo decernar, quid Fide tenendum sit, quando ex scriptura vel Traditione, haud satis clare id constat. Nam non so- siatus quastionis lum de scripturæ sensu, verum etiam de Traditionis universalitate, & antiquitate, sepe discepta-

tur. Necessaria est igitur aliqua regula viva (hoc est, Ecclesia), docens, seu definiens, quæ teriptura sit Canonica, quæ Traditio Catholica Insanis ergò Sargenti, dum scripturam sacram à Re-

gula Fidei excludis. Non esse Regulam anima-Mm III

SICT. II. plicas Sargenius.

278 HISTORIA ET CONFUTATIO

tam, quæ suum sensum ubique manisestò aperiat, adeòque indigeat ore ac ope declarantis, ac desinientis Ecclesiæ, certum est. At idem de Tradi-

tione non scriptà dicendum.

Quemadmodum controversia nostra cum Protellantibus in eo sita est, an præter regulam inanimatam requiratur alia viva, seu Ecclesia desiniens, ita tecum controversia nostra est, an hujus regulævivæinfallibilitas, seu vis supernaturalis directiva, debeant evidenter, (adeoque nasuraliter), constare iis, qui ab illà diriguntur; seu, quod perinde est, an necessariò requiratur ad Fidei Divinæ assensum ac professionem, ut saltem doctiores scientifice demonstrent Ecclesiæ infallibilitatem; rudiores verò illam practice intueantur? Tu affirmas; Nos negamus. Tu probas ex ipsis notionibus Fidei, ac regula. Nos putamus notiones à te & Blakloo allatas, fictas esse, non in rerum natura fundatas. Super hec figmenta novam Fidem, novam Ecclesiam ædificas, inanitate suâ mox ruituram. Si tu, Sargenti, ad rationis amussim notiones tuas Fidei, ac Regulæ formasses, nunquam Fidem Divinam, scientiam rerum supernaturalium dixisses, nec regulæ Fidei, evidentiam demonstrativam propriæ infallibilitatis affinxisses. Pag. 2. & 3. Surefooting, hoc est, Firmi incessus, claudica cadisque in foyeam, seu fundamentum omniue harefum, quas in tot libris non minore labore tuo, quam detrimento animarum scripsisti, ac sparsisti: Sicenim discurris pag. 2. & 3. cit.

Ut ordiamur igitur To begin then with what

ab eo quod evidentissimum est, cum regula significet rem quæ regulare, vel ducere potest illum qui illà utitur, necesse est, ut in se ipsa omnes habeat qualitates ad illum essectum requisitas.

Pag. 6. Deinde cum ii qui sunt valde rudes, capaces quoque sint dubitandi de Fide, illamque deserendi; maximèque repugnet rationi, nulla relinqui à Deo fufficientia Media ad illos stabiliendos, nec ulla sufficientia possint esse, si Regula Fidei (quod est optimum vel unicum medium ad Fidem dignoscendam, ) non satisfaciat; hoc est, si fieri nequeat ut ostendatur digna quâ innitamur ; fequitur , regulam Fidei debere talis esse nature, ut vel proprio lumine uam securitatem ac dignitatem evidenter prodat,

etiam

is most evident, seing a rule signifies a thing which is able to regulate or guide him who uses it, it must consequently have in it all those qualities, by which it is able to do that its proper effect.

Again, seingthose who are very rude, are yet capable of being put into doubts concerning their Faith, either by sophistry or fair language, and at length deserting it; and 'tis most unreasonable there should be no means left by God, Sufficient to settle them; nor can any means be fufficient, if the rule of Fai.h (which is the best, if not only means to cometo the knowledge of Fath, be diffatis factory, in offible to be relyed on; it follows, that the rule of faith must be of such a nature as is either by its own light evidently fecure, and worthy to be held a rule,

etiam rudioribus, qui dubitare possunt; vel saltem hoc iildem facile demonstrari queat à doctioribus; idque ex principiis quorum capaces funt rudiores, requirennimirùm folam communem obviamque rationem, ( non scientificam speculationem), ut illis imbuantur. Alias illi rudiores destituerentur debitis mediis ad perstandum in sua Fide.

Pag. 7. Cum vero falvator noster intenderit ut ii, qui extra Ecclesiam sunt, ridem amplectantur, & Heterodoxi teneant doctrinam contrariam Ecclesiæ; nec debeant Creaturærationales (quales sunt illi Heterodoxi) ab uno assensu contradictorio in alium transire, absque vera ratione mutandi assensum, nulla verò ratio

and this, even to the rudest who can doubt, or else easily evidenceable to them to be such by intelligent persons who are vers'd in such reflexions, and this out of principles they are capable of ( as was prov'd §. the s'b) that is requiring only common and obvious reason, not scientifical speculation, to instill them. Otherwise those rude persons would be left unfurnish't of due means to be stedfast in their Faith.

And since our saviour intended those of the Church should embrace Faith, and those who are to be converted, are heterodox, that is hold contradictory to the Church in what they dissent from her; and no change ought to be in reason; or in a rational nature (of which nature those heterodox are) without true reason to change. And no Assent can be without sufficient

rio sufficiens sit ad ponendum vel mutandum affensum (antecedenter ad Fidem, Fidei autem regula Fidem antecedit) præter evidentiam: Cumque causa assensûs (vel accessûs ) nostri ad Fidem Ecclesiæ, sit regula Fidei, sequitur ex notione (Rationalis) inclusâ in verbo (Fides) ut applicatâ personis convertibilibus, regulam Fidei debere necessariò omnes excedere probabilitates, etiam altissimas; hoc est, debere esse ab olute evidentem nobis, & consequenter Certam.

Pag. 8. Præterea, cum Ecclesia abunder eminentibus ingeniis, verfatis in verâ Logicâ & scientiis; ab his verò ita instruantur ut nihil tennulum sit (juxta rectam ratione...) ab ullo qui dissibultates pen trat, præter principia ex se ipsis evidentia, vel conclusiones ab iis

prin-

sufficient cause of assent, nor is any sufficient in reafon to put that effect, or cause Assent, in a thing antecedent to Faith, as is the rule of Faith, but evidence, now the cause of our actual affenting to the Churches Faith, is the rule of Faith; it follows out of the notion of Rational included in the word Faith, as applyed to convertible tersons, that the rule of Faith must be beyond all peradventures, how high and presumed sever they be, that is, absolutely evident to us, and confequently Certain

Moreover there being many eminent wits in the Church vers'd in true Logick, and enured to sciences, and true Logick; and the course of science necessarily telling them, that nothing can in perfect reason be held by one who penetrates difficulties, but either science

Nn dent

principiis per media intrinseca necessar ò d'ductas; necha deduci possint absque imm diatà connexione, vel identificatione terminorum cum medio, quod inferr identitatem inter se ipfos in conclusione, id verò quod non cernitur hoc modo connecti, ignotum sit adeoque (quantum nobis apparet) falsum esse possi: videre autem rem posse falfam esse, necessario gignit formidinem vel dubium, quod falsa sit, si nos tangit veritas vel falsitas illius rei : nemo vero possit rationabiliter assentiri, vel suum figere judicium, ubi relinquitur dubitatio, vel hesitatio judicii : & judicium vel assensus Fidei debeat esse rationale; sequitur, Regulam Fidei (quæ assensûs Fidei immediata productrix & causa est), ejusmodi oportere naturæ .ese, ut non solum rudioribus plana sit, verum etiam

dent principles or conclusions necessarily deduc'd by intrinfecal mediums from those principles; nor can they be necessarily deduc'd without immediate connexion or identification of the Terms with the medium, which infers the identity between themselves in the conclusion; and that which is not feen to be thus connected, is unknown, and so, for any thing appears, may be false; and to see a thing may be false, must needs breed some fear of being so, or doubt; if we be concern'd in the truth or falsity of that thing; and none can rationally affent, or fix their judgment where there is left som doubt or wavering of judgment, and the judgment or Assent of faith must be rational, it follows that the rule of faith ( which is the immediate Producer and cause of the Assent of Faith) ought to be of that nature,

in se contineat semina perfecta evidentia, quod viris doctis illam strictius examinantibus, satisfiat. Alias optima & sapientissimà portio, ac veluti flos generis humani, qui perfectà se ducunt ratione, nihil possent tenere de Fide, id est, Ecclesia conflaretur ex imperitis & ignaris hominibus, nec multò melior foret, quam Fanaticorum Congregatio.

nature, that it must not only be plain to the ruder fort, but also contain in itself seeds of perfect evidence, to satisfy those learned persons who shall more narrowly examinit : otherwife the best and wisest portion, and as it were the flower of mankind, which guide themselves by perfect reafon, could hold nothing, or have no Faith; that is, the Church must only be made up of ignorant, and undiscerning perfons, which would make her little better than a Congregation of Fanaticks.

Ab ipsâ igitur naturâ ac notione Regula, ac Fidei, Sargenti, absolute definis, ac demonstras utriusque proprietates, & quidem absque ulla suppositione Divinitatis Christi, exigis (tam à Fidelibus, quam ab iis qui convertendi sunt ) in regula Fidei, seu Traditione Ecclesiæ, ( sive hec consideretur ut Congregatio merè humana, sive ut supernaturaliter adjuta), infallibilitatis evidentiam; Nec minori argumentorum varietate, quam vanitate illam evidentiam (infallibilitatis Ecclesiæ, seu Regulæ Fidei) necessariam esse probare contendis; ubi hunc errorem tuum obtendis explicare, &

Nnij

HISTORIA ET CONFUTATIO 284 excusare; hoc est, in Reason against Railery à pag. 201. usque ad 212. Adverte Sargenti, non solum heresim esse, docere certitudinem Fidei Catholicæ esse evidentiam naturalem Traditionis, aut sensationum: heresis quoque est necessariò requirere ad Fidem vel Regulam Fidei, evidentiam sive naturalem, sive supernaturalem; quinimo hæreticum est exigere evidentiam supernaturalis assistentiæ Spiritûs Sancti pro infallibilitate Ecclesiæ. Hanc verò tu requiris, dicis enim (loco nunc cit.) ex infallibilitate Ecclesiæ ( quæ juxta te consistit in sanctitate, aut virtutibus experimento notis), evidenter discerni omnia supernaturalia tam Ecclesiæ quam Fidei; & si non discernuntur, Fidem esse imprudentem. Supponis hic Sargenti illud quod maxime controvertitur, tuque probare debebas, nimirum esse de Regulæ Fidei Catholicæ ratione, ut illius infallibilitas omnibus facile pateat, ac demonstrari possit. Ut quid ergò in Vindiciis tuis, Orbi ac Urbi imponis, te aliam in regulâ Fidei non exigere evidentiam, quâm moralem, seu credibilitatis, & extrinsecam Fidei, ac Regulæ Fidei? Dabo ipsissima verba tua in Reason against Railery pag. 209. quibus evidenter innotescere ais & fidelibus & iis qui veram Fidem quærunt, assistentiam Spiritus Sancti, & Ecclesiæ infallibilitatem supernaturalem, quam evidentiam ut maxime necessatiam ad veram ridem tu exigis.

Hinc (ais) recté concluditur, esse in generalitate cluded that there is in the hujus Corporis (Ecclessiae) generality, or in great muldes

debitum amorem Cali, quem vocamus sanctitatem, vel charitatem, quæ Spiritus Sancti peculiare donum dicitur; cumque cognoscatur, constetque experimento iis qui jam sunt in Ecclesia, hunc amorem (ali seu charitatem dare sidelibus particulare robur ac potestatem omnia bona munera exequendi, inter qua unum est, or quidem summi momenti, servare incorruptam Fidem traditam, hinc sciunt Ecclesiam adjutam esse à Spiritu Sancto peculiariter in tradendo ac semper proponendo rectam Fidem. Itaque (uti ratio exigit ) per aliquas naturales, adeòque magis notas assistentias pertinentes ad Ecclesiam, illi qui extra illam sunt, ducuntur ad dignoscendam eam esse supernaturaliter adjutam. Hac est mea methodus re-Colvendi Fidem.

titudes of this body, a due love of Heaven call'd san-City or Charity, which is the gift peculiarly attributed to the H. Ghost; and it being known and experienc'd by those already in the Church that this love of heaven or fanctity gives the faithfull a particular strength and power to perform all good duties, and this of preserving uncorrupted the deliver'd Faith being one, and that a most concerning one, hence th y come to know that the Church is affifted by the Holy Ghost, as in all other good duties, so especialy in this, of delivering and continually proposing right faith: so that ( as reason requires) by some natural, and therfore more casily known assistances belonging to the Church, those out of her, are brought to the knowledge that shee is supernaturaly affisted. This is the method I take in resolving Faith. Nn iij Mi-

Mirabilis est tua, Sargenti, doctrina, & Methodus resolvendi Fidem. Dum illam explicas. heresim hæresi accumulas. Si nemo scit utrum odio an amore dignus sit, definitumque sit in Concil. Trid. nemini constare posse naturaliter, ac sine speciali revelatione, esse se in gratia Dei; quomodo experiuntur Fideles amorem Cali, sanclitatem aut Charitatem, quæ Spiritus Sancti donum est, dare speciale robur ac potestatem sibi ad tradendam & servandam incorruptam Fidem veram, seu primitivam? Quomodo ponis tu infallibilitatem supernaturalem Ecclesiæ in hac sanctitate & charitate? Putasne evidens aut de side esse, majorem partem Concilii œcumenici, confirmati à summo Pontifice, esle sanctam in hoc sensu, vel esse in gratia Dei? Et tamen de fide est, illos tradere veram ac primitivam Fidem in suis definitionibus. A page cum hisce tuis ineptiis.

Cum igitur, Sargenti, notiones tuæ (Regula, ac Fidei) falsæsint, exigasque pro utrâque infallibilitatis evidentiam, (saltem in doctis), non est mirum, si loco verarum Demonstrationum, quas ubique in tuis libris obtendis, Paralogismos, ac Pelagianismum singulis sere paginis obtrudas. Fidei Divinæ productionem, certitudinem, constantiam, & perseverantiam in eâdem, naturali evidentiæ assistentiæ Spiritûs Sancti, (si hanc assistentiam requiris), simul ac evidentiæ naturali Traditionis ac sensuum, tribuis; hanc evidentiam adeò manisestam esse oportere ais, ut vel rudibus solâ communi, obviâque ratione imbutis, pateat;

aliàs

alias (inquis) destituerentur mediis debitis ad perstandum in Fide Doctis verò hanc evidentiam veritatis in Fide, infallibilitatis verò evidentiam in Regula Fidei non cernentibus, nec eam deducentibus ex principiis per se notis, per media intrinseca, & connexionem immediatam terminorum, denegas veram & rationalem ridem; Ecclesiamque Catholicam (si hac tuâ evidentiâ demonstrativâ in regulà & assensu Fidei non innitatur), assimilas Fanaticorum Congregationi. Vide verba tua proximè citata. Nonne vides quam imperite ac impie pelagianizas? Non Fidem supernaturalem, sed scientiam naturalem, vel ad summum, Fidem humanam astruis. Per hanc salvari homines tu putas? Nihil Philosophum inter & Christianum interesse existimas? Finis Fidei ac Regulæ Fidei, est, dirigere ac ducere homines ad salutem, non per demonstrationes, aut discursus naturales scientificos, sed per Fidei obscurum assensum, & per dogmata captum nostrum, & humanum discurrendi modum longè superantia. Credi ergo debet, non cerni Fidei, ac Fidei Regulæ certitudo.

Certe ratio seu notio Regula, non involvit in rera notio ac rase vim manifestandi nobis evidenter suam infallibilitatem, aut sux directionis certitudinem; neque enim desinit esse regula infallibilis, aut recte dirigere, etiamsi nos id non cernamus. Si vocis etymologiam spectes, à regendo dicitur regula; adeòque debere recte ducere, aut dirigere, congrue dici potest; at nusquam invenies, esse de ratione regula, ut hæc vis (infallibiliter dirigendi) pateat eviden-

ter, aut facile demonstrari queat iis, qui diriguntur aut dirigendi sunt. Quin potius si in regula notionem, ac naturam maturius introspexeris, clarè tibi constabit, regulam plus ignorantia ac indigentia, quam scientia aut evidentia, supponere in illis qui ab eâ diriguntur. Ut quid enim querant homines directionem aut instructionem regula, in iis qua per se illis patent? Regula igitur Fidei, supplet, non confert scientiam rerum supernaturalium: supplet, inquam, dirigendo, non demonstando. Reddit nos securos & certos veritatis, sed non cernentes veritatem. Si tu existimas, neminem posse certum aut securum esse, nisi suam intueatur securitatem ac certitudinem, à fide Divina excludis fiz duciam, quam in illa Christus maxime laudat, & in quâ Fidei robur ac firmitatem ponit. Certe nemo confidit in Deo, aut homine, neutrive credit loquenti, sillorum verbo minime contentus, veritatem ipsam per verbum significatam & oppigneratam, omnino videre velit, aliter non crediturus.

In plerisque rebus, etiam humanis, Regula supplet, non suggerit scientiam. Ad optatum terminum ducimur secure, (etsi obscure), per vias nobis ignotas. Neque enim cernit Advena certitudinem aut rectitudinem viæ, quâ ducitur ad civitatem; nec acus magneticæ vim directivam cernit aut capit Navarchus, dum ab illa recte dirigitur, navemque ipse dirigit. Deperdetne, Sargenti, via, vel acus magnetica, rationem aut notionem Regulæ, eo nomine, quòd viator, vel nauta, evidenter non videat ab iis se recte duci, ac dirigi? Nugaris.

Vel inde magis propriè convenit iis rebus notio ac ritio Regula, quod quis carum vim directivam non intucatur, & tamen indigeat carum directione: quod si quis Regula directione non indiget, respectu illius, regula propriè dici nequit. Unde Angelo Raphaëli comitanti Tobiam in peregrinatione fua, vix ego viam aut semitam per quam duxit To-

biam, regulam Angeli dixerim.

Regulæ Fidei notionem recte ais esse metaphoricam. Indubiè tu illam à Fabri regula mutuatus es. Sed nimis crasse, (& pingui, ut dicitur, Minerva), uteris metaphora tua. Fabri regula, seu amussis, rectitudinis suæ clara evidentia priùs Architecti vel fabri oculum debet afficere, quàm opus dirigere queat; eo nimirum, quòd per oculum de surgentis ædificii firmitate ac concinnitate judicandum sit. At de veritate & firmitate Fidei Christianæ, nec per oculum, nec per intellectum, (folo lumine naturali, etiamsi evidentissimo, illustratum), judicium ferendum est : nec in illa naturali sensuum vel Traditionis evidentià, certitudo Fidei nostræ, (utpotè quæ supernaturalis est), collocanda. In eo pariter falleris, Sargenti, quòd doceas priùs sciri debere, qui sunt veri fideles, & quæ vera Fides, quam quæ sit vera Ecclesia. Nec abfurdior est hic error, quam erroris ratio: aliter, ais, singulas Definitionis partes, ac proinde definitionem In Methodo Saripsam, non esse re definità notiorem, invità arte, ipsa- gentii latine edita. que natura, afferendum est. In Dialecticis nugaris, dum ridei documenta Theologis prescribere obtendis. Disce tandem, Sargenti, non cerni, sed

Oo

Quomodo defi-! enda res objeu-

HISTORIA ET CONFUTATIO credi, qui sunt veri Fideles, quæ vera Fides ; quæ yera Ecclesia. Definitionem debere notiorom esse Definito, fatemur, at inde non sequitur, omnem definitionem debere pet se noram este, aut in prima resolvi principia; id definitionis scientifica proprium est, Fidei definitioni repugnat. Definiuntur res obscuræ per signa clara, & non per principia per se nota, uti docet Aristoteles. Signa verò Ecclesiæ clariora sunt, quam signa ridei: quia Ecclesiæ signa sunt Motiva credibilitatis, obvia senfibus, quæ cerni debent & considerari, antequam Fide Catholica credere possimus. At signa actus ridei ( quotum precipua sunt pieras affectus, & firmitas assensus), adeò sunt obscura, ut ne credentibus guidem evidenter innotescant. Vides igitur Sargenti, quam invità natura & arte, ridiculas fingis Regula ac Fidei notiones, quamque insano labore tot libros iisdem innixos notionibus edidisti

### CAPUT VII.

An ulli Authores Catholici, ac in primis D.
Thomas, faverint doctrina Blakloi
& Sargentii?

### SECTIO I.

Festiva distinctio Sargentii dividentis quemlibet scriptorem Catholicum in duos.

A D partes tuas Catholicos trahis Authores, fed commento adeò subtili, ut illos à se ip-

sis diftrahas. Itaque quemliber Authorem Catholicum dividis, acidiftinguis in duos, videlicer in feipfum ut Scriptorem ; &rin feipfum ut Chriftianum! Werba tua in Fid. Wind. pag. 1551 funt, ....

Nullatenus opus est and No need then is there pià dispositione volun- upon any account of apious tatis ad supplendum de- disposition of the will, to fectum prationum cur peece out the defect of the credimus , & ad obli- reason why we believe, and gandum intellectum ad to oblige the understanding affentiendum ultra Mo- to affent beyond the Motitivum, hoc est, ad af- ue, thatis, assent to a de-Contiendum ultra id gree beyond what it had guod juxta rationem areason to do: Animpossidebebat ; quod impossi- bility in human nature bile eft humanæ natu- rightly and connaturaly rærecte & comnaturalis govern'd, and (n Imush ter ducta, magnumque, fear) no small diferace to dedegus (fictimeo) Fin Christian Faith, considedei Christian e cum Ec. ning the obstinate bent of clesia, Adversaria tam the Church's Adversaries proclives fine ad con- to confound the speculative fundendos conceptus spe- thoughts of Divines wext culatives Theologo um mi- plaining faith; and its nus caute Fidem, ejufque; grounds les carefully, with fundamenta explicantium, their sentiments is fuing nacum corundem fenfu naturaly turaly from them as Chrifraliter ab illis fluente, ut tians, nay wish the doctrin Christiani funt, imo cum of the Catholick Church

doctrinaipfinsmer Essessia 1 itself. Catholica. To a no or Masurant

In primis hic Sargenti, fateris, te in hoc puncto, (necessitatis piæ dispositionis voluntatis ad
slectendum intellectum ad assensum Fidei), dissentire ab omnibus Catholicis, ut Scriptores sunt,
hosque ut tales à doctrina Ecclessæ Catholicæ, &
à seipsis ut Christiani sunt, dissentire, ignorantia
& impudentia mirabili asseris. Hunc eruis errorem (superfluitatis nimirum piæ dispositionis) ex
imaginaria tua evidentia impossibilitatis salsitatis
ridei, qua Catholicos Scriptores ut Christianos, &
credentes imbui, (contra eorundem de se ipsis testimonium, doctrinam, & experientiam) obtendis.

Pro necessitate hujus evidentiæ in credentibus. affers in Fid. tuâ Vind. pag. 130. Angelicum Doctorem 22 2 q. 1. a. 5. ad 4 fic loquentem. Scientia cum opinione simul esse non potest simpliciter de eodem, quia de ratione scientia est, quod id quod scitur. existimetur impossibile esse aliter se habere; de ratione autem opinionis est, quodid quod est opinatum, existimetur possibile aliter se habere : Sed id quod Fide tenetur, propter Fidei certitudinem existimatur impossibile aliter se habere. Vim argumenti ponis tu, ( & quidam Epifcopus fautor tuus ) in verbo existimatur; Fatemur, Sargenti, quod id quod Fide tenetur, existimatur etiam impossibile aliter se habere; sed propter Fidei certitudinem, ut ait D. Thamas, non propter evidentiam veritaris, aut impossibilitaris fassitaris Fidei, ut tu imperitè illum interpretaris. Verbum existimo non fignificat cognitionem evidentem. Disce tandem, certitudinem sidei non fundari in evidentia ulla naturali aut supernaturali, sed in lumine supernaturali,

turali, quod claram evidentiam veritatis Fidei minimè gignit, etsi summam illi sirmitatem tribuat.

Non minus imperite pro te affers ibid. eundem D. Tho. cit. art. 4. ad 2. dum ait, Ea qua subsunt Fidei, dupliciter considerari possunt : uno modo in speciali, alio modo in generali, scilicet sub communi ratione credibilitatis; & sic sunt Visa ab eo qui credit; non enim crederet nisi Videret ea esse credenda, vel propter Evidentiam signorum, vel propter aliquid hujusmodi. Si tu D. Thomam intellexisses, non adeo à Fide aberrasses, nec evidentiam credibilitatis Fidei cum evidentia veritatis Fidei absurde confudisses. Videre oportet, Sargenti, credenda esse quæ sunt de Fide, hoc est, videre oportet nos teneri ad ea credenda; sed non oportet videre illorum veritatem, aut falsitatis impossibilitatem. Ex defectu tam obviæ distinctionis, ac lectionis D. Thomæ, profluunt ferè omnes tuæ, ac Blakloi hereses. Lege D. Thomam quest. 2. de Fide art. 2. ubi declarat quid scientiam inter & Fidem intersit, & expresse confutat veltrum errorem de evidentia coactiva Motivorum, adeòque de superfluitate piæ dispositionis in voluntate ad flectendum intellectum ad Fidei affenfum, post Motivorum sufficientem propositionem & confiderationem: Sic enim fibi objicit ac respondet.

2. Praterea. Credere, medium est inter opinari de scire, vel considerare scita. Sed consideratio scientia non est meritoria, similiterautem nec opinio. Ergo etiam nec

credere est meritorium.

3. Praterea. Ille qui affentit alicui rei, credendo,

294 HISTORIA ET CONFUTATIO

aut habet cau am sufficienter inducentem insum ad credendum, aut non: Si habet sufficients inductivum adoredendum, non videtur hoe ei essa meritorium, quia non est ei jam liberum credere, aut non credere. Si autem non habeat sufficients inductivum ad credendum, levitatis est credere, secundum illud Excl. 1912 Qui citò credit levis est corde: Esse, non videtur esse meritorium. Ergo credere

Ad 2<sup>m</sup> dicendum quod in scientià duo possunt considerati, scilicet ipse assensis cientis ad nem seitam, consideratio rei scita. Assensus autem scientia, non subpictur libero arbitrio, quia sciens cogitur ad assentiendum
sura trico D. Thoper efficaciam Demonstrationis; os ideò assensus fcienma errorem sargeniii dicentis, as
sensus funciones fine per efficaciam Demonstrationis; os ideò assensus fcienguarenus depender
à liberum dunta vat
subjacet libero arbitrio. Est enim in potestate hominis
quarenus depender
à libera applicatiore credentis ad
scientia potest esse moritoria, si referatur ad finem chariconsideranda Mosiva credibilitatis; tatis, 1. ad honorem Dei, with utilitatem proximi: sed in
nam post horum
considerationem.
fide, utraque subjacet libero arbitrio, et ideò quantum
assensibles arbitrio ad utrumque, actus Fidei potest esse meritorius.

rio juxia D. Tho.

Ad 3" dicendum, quodille qui credit, habet sufficiens eni expresse inductivum ad credendum. Inducitur enim auctoritate pia dispositioni in

voluntate ad siec.

tendum intiliece est, interiori instanctu Dei invitantis. Unde non leviter tum contradicit

Sargentius in Fid. credit; cum habeat sufficiens inductivum ad credendum,

by has. 164. 6 thideo non tollitur ratio meriti.

Vide Sargenti, Blakloi, at tuam, in D. Thomæ feriptis vel inscitiam, vel pertinaciam contra illius ac Ecclesiæ doctrinam. Sed maluistis evidentiæ novæ, quam ridei antiquæ Assertores haberi; sic enim tandem sateris pag. 131. ridei Vind, tibi conscius

Mira clarit te con futat hic D. Thomas errorem Sargentii dicentis, af Senjum Fidei effe liberum duntaxat quatenus depender à libera applicaconfideranda Motiva credibilitatis; nam post horum considerationem. affenfus Fid. i fubjacet libero arbitrio, juxta D.Tho. cui expresse in hoc, é in necessiente pia dispositionis in voluntate ad flec. tendum intillectum contradicit Vind. à pag. 149. @ pag. 154. 6 feg. Vide prop. 14. Vide e: iam partem fecundam hujus Heforia cap. 1. Sect. 3. feriotans . ubi exprese confutatur bic error Sargentii.

dicendo para la como so natar estida e carrigidade

scandalum oriri, quod objection, nor breed scan-Fidei fundamentum dal that the ground of distinctius nunc quam Faith should be more parhactenus explicetur. ; ticularly and distinctly exnam cum tractare con- plicated now than formerly, troversias sit ars, cur mi- for since controversie is & rum est in illa arte pro- skill, why should it be adcet regulam Fides; in om- proper object, than formerfum experimur. ... fciences. ... 12 12 12 1

Nullum ex co posse Wor can it bear any gressum fieri, hoc est, mir'd, nay why should it not melius explicari quam : be expected, that it should hactenus, illius pro- receive improvement, prium objectum s scili- that is , better explain its nibus enim aliis scien- ly, since we experience a tiis & artibus progres progressin all other arts and

Video tibi persuasum esse Sargenti, nos ad Blakloanæ evidentiæ & prophetiæ tempora pervenisse, ac in te ipso impleri propheticum Blakloi sermonem, quem supra retulimus.

# SECTIO II.

An faveat doctrina Sargentii Fisherus Fesuita?

Um tibi objicerent, Sargenti, vel ipsimet Protestantes, Adversarii tui, per Evidentiam morali majorem in Traditione humana, à teac Bla-

HISTORIA ET CONFUTATIO kloo repertam, & à vobis ad Fidem necessariò requisitam, destrui ridem & infallibilitatem Ecclesiæ Romanæ, (in promissione Christi, & assistentiâ Spiritûs Sancti, fundatam); cum hec, inquam, & nos & Protestantes objiceremus, novitatis ac erroris tui non solum participem, sed Patronum fecisti P. Fisherum Jesuitam. Sic enim ais in Prefatione tuæ Methodi, quam latine traductam re-" cudisti an. 1674. Absolutam arque infallibi-", lem Traditionis certitudinem esse in naturis re-, rum fundatam, primus (quantum mihi liquet) "inter nostrates, rationis vi sustinere aggressus est " D. Fisherus è PP. Societatis; vir sanè doctissimus, " ac Fidei Catholicæ temporibus Regis Jacobi, ,, tum scriptis suis, tum habita cum Laudo, Can-" tuariensi inter Protestantes Archiepiscopo, Dis-" putatione, Propugnator acerrimus. Is in Censu-,, râ Replicæ Ministri cujusdam nomine Albii, & " in Responso ad novem puncta, has disertis ver-,, bis sententias statuit, ac ratione probavit. Tra-" dicio non scripta est primum Fidei fundamentum, " & ex se evidens. Doctrina quæ descendit ab "Apostolis Traditione Patrum Catholicorum ad " Filios probatur ex ipsâ sui naturâ esse simpliciter ,, infallibilis. Cum Traditio sit plena narratio de " re sensibus manifestà, quas scilicet doctrinas ", scripturasque Apostoli publicè mundo tradide-" rint, impossibile est ut sit falsa. Sola atque uni-" ca ratio quâ homines post tempora Apostolo-" rum nati, certò cognoscere possunt, quas illi " scripturas doctrinasque primitivæ tradiderint Ecclesia.

" Ecclesiæ, est Tradicio Catholica, ab innumerabili " Christianorum Patrum Pastorumque multitudi-,, ne copta, arque ad multitudinem riliorum ac " Fidelium item innumerabilem derivata: Proba-, tur Traditio esse simpliciter infallibilis ex ipsâ " sui natura. Asserit Suaresius, esse eam supre-" mum humanæ certitudinis gradum, de quo pro-" nunciarelicet, Non posse ei falsum subesse. Hec il-" le. Et nequis existimet Motivum, ob quod cre-, datur, doctrinam Ecclesiæ hodiernam esse à , Christo profectam, non eò-usque pertingere, , ut absolutam de câ re gignat certitudinem, sed suppleri ejus defectum ab inspiratione seu gra-", tiâ Divinâ intus operante, is è contra asserit, dari " oportere fundamentum aliquod infallibile exter-" num, & Divinæ esse inspirationis permovere ho-"minesut ei adhereant, quò in Fide verà ac falvifi-" câ stabiliri possint: Item internam illam certitu-" dinemabsque Motivo aliquo infallibili externo, , quo homines de Fidei veritate reddantur certi, , Prophetarum & primorum Christianæ Religio-,, nis Propalatorum fuisse propriam. Ita Sargen-, tius.

Ut (cum Pelagio ac Semipelagianis) superfluam reddas inspirationem internam, piamque voluntatis dispositionem ad credendum, ac volendum credere Fide divina, (post Motivorum sufficientem propositionem), evidentiam plusquam moralem, quinimo demonstrativam, exigis in Fide, ac Regulâ Fidei. Hanc evidentiam haberi ex Traditione seu Testimonio Ecclesia, comminisceris; 298 HISTORIA ET CONFUTATIO omnium enim librorum tuorum is est scopus, propositionum tuarum is sensus germanus, presertim octo primarum, & 15. 16. 19. 21. 22. & 24. In 15. alseris, Nullatenus necessaria est pia dispositio voluntatis ad supplendum defectum rationis, propter quam affentimur, & ad flectendum intellectum ut credat ultra Motivum.

Saltem in hoc postremo errore non conspirat tecum Fisherus; expresse enim dixit in lib. à te cit. Evidentiam quæ excludit necessitatem piæ reverentiæ, & affectus erga Dei verbum, evidentiam, inquam, cogentem ad credendum, non posse stare cum verâ Fide. Ita in sua Resolutione ridei à te cit. pag. 34. & ibid. pag. 35. declarat, Evidentiam quam ad Fidem requirit, non esse omninò infallibilem, aut morali majorem; adeòque requiri piam affectionem ad supplendum defectum, seu obscu-Sargent. bic cit. ritatem Evidentiæ Motivorum à se requisitæ, Neque (ait) destruit hac physica evidentia Miraculorum, Meritum Fidei. Ratio est, quia cum hec evidentia non sit titudinem absolu- penitus ac in summo gradu infallibilis ex se, (nam sensus nostri aliquando possunt decipi), non est sufficiens ad su-(Dialog. Rushw- perandam obscuritatem naturalem, of falsitatem apparentem rerum credendarum. Trinitatis, Incarnationis, &c. Contra quam obscuritatem pravalere nequit evitiam & certitudi- dentia Miraculorum absque Divini Spiritus lumine nos absque opprobrio movente per piam affectionem ad amplectendam doctrisargent. cit. ) ut nam qua tam claris testimoniis probatur esse Dei Ver-

ait . Pag. 6. reprehendit ( Blaklous ) illos qui non afferunt cervam intellectus. Infra Pag. 13. orthi ) Formalis pars noftræ actionis , nisi afferat fecum evidennem , fieri nequit anparer ex pag. 12. bum. (Dialog. Rashworthi) dirigit hunc difeur um ( Bla-

Tu vero Sargenti; ais veram Fidem fine Eviklous) ad actiones dentia coactiva stare non posse, ut patet ex lib. tuo Reason

Reason against Railery pag. 229. ubi contra Tilit- spectames ad Fisonum clarissime probas à te stare Blakloum tuum pag. 6. Dialog. Rushworthi edit. 1654. in exigendo ad ridei assensum, certitudinem seu evidentiam coactivam intellectus, & quidem vi solorum Moti- taiis. Quid (invorum credibilitatis, absque voluntatis assistentia, 9. Dial.cit.) me vel imperio. In hoc igitur puncto Fisherus tecum juvat, Fidem non Pelagianizat.

Reliquum est Sargenti, ut videamus quantam se veram? & qualem Evidentiam risherus exigit ad hoc ut vindicata scriptus quis teneatur dicere & profiteri actum Fidei; an scilicet ad id tecum exigat coactivam, vel morali dentiam veritatis, majorem? Ac imprimis, vel te iplo fatente, Sua- falfitatis Fidei, & rium sequitur in hac controversià Fisherus. At Suarius (inquis) talem ponit in Traditione humanâ certitudinem, ut simpliciter dici possit, non posse illi falsum subesse; idque probare videtur lib. 9. de Gratià cap. 11. n. 11. ex ipsà Traditionis naturà; uti docet etiam Fisherus in sua Resolutione Fidei pag. 36. ubi Tertullianum quoque de Præscrip. cap. 18. pro cadem affert sententia.

Si Suarium, Fisherum, & Tertullianum attentè legisses, vel corum verba fideliter retulisses, de illorum mente ac verborum sensu nemo dubitare potuisset. Audi Suarium cap. & lib. cit. n. 2. pulchrè disserentem de summa certitudine humana. " Vt ergo tollamus quastionem de nomine, supponi-" mus infra duos gradus certitudinis, quos jam " exclusimus, posse dari aliquem gradum firmita-" tis in assensu intellectus, qui , proprio & ustato , modo loquendi, certitudo vocetur; non folum quia Ppij excludit

Quinimo in ipfo affenfu Fidei requirit & Blaklom & Sargeniim . Evidentiam veriquit Blaklom pag. quam teneo , elle totain veram, fi non scio illam es-Totus liber Fides eff à Sargentio us probet hanc evivel impoffibilitatis abique hac eviden tiå Fidem effe fallacem , fal am, & peccatum : hoc eft, peccare viros doctos qui eliciunt actum Fider ; vel profisensur Fidem abique bac evidentiá:

", excludit dubitationem negativam, seu suspensi-,, vam affensûs intellectûs, hoc enim (ut supra di-,, xi) non est certitudo, nam in quacunque huma-,, na ride, & assensu opinativo invenitur; sed quæ "prudentem, seu moralem suspicionem falsitatis ex-" cludat. In hoc verò certitudinis modo plures ", sunt gradus. Quidam & supremus esse videtur, ", de his rebus quæ constanti assertione & testifi-" catione gentium & populorum & rationum om-, nium ut olim, & nunc etiam ab innumeris visa, , & ab omnibus humanâ ride credita sunt, ut Ro-

"mam effe , & similia.

Et ibid. n. 9. Dici tamen potest, etiam dari ,, evidentiam signorum, & testimoniorum huma-", norum, cui non possit falsum subesse, ut est in " hac propositione. Roma est, & similibus. Res-, pondeo. Hec etiam non esse ita certa, quin eis ,, possit subesse falsum, loquendo de potentia phy-,, sicà, licet de potentià morali non possit. Et n. 11. ,, Nam rides illius propositionis, Roma est, & simi-,, lium talis est, ut illi, humano modo non possit subesse "falsum. Si heclegisses quæ reperiuntur in codem lib.cap. & num. in quo sunt hæc verba à te ad contrarium sensum detorta. Etidedille videtur effe summus gradus certitudinis humanæ, de quâ simpliciter dici potest, non posse illi falsum subesse, facile concluderes, Suarium ac Fisherum locutos fuisse de morali duntaxat impossibilitate falsitatis; & tamen adhuc verè ab illis dici simpliciter, & humano modo, non posse illi falsum subesse. Sic dicimus verè & simpliciter, imposfibile esse ut novum ac firmum ædificium statim corruat,

corruat, vel ut parentes conspirent in necem filiorum quos valde amant. Nec aliam quam moralem certitudinem, vel summam verisimilitudinem in Traditione collocat Tertullianus loco cit. Hec illius verba à Fishero allata sunt. Qui verisimile, ut tot ac tanta Ecclesia in unam Fidem Erraverint : Variasse debuerat error Ecclesiarum; Ceterum quod apud multos unum invenitur, non est erratum, sed trad tum. Ex his verbis (quæ sola ex Tertulliano Fisherus affert, ad probandam Traditionem ex sua natura esse infallibilem), satis liquet illum loqui de infallibilitate morali, hoc est, summa verisimilitudine, juxta Tertullianum.

Distinguit tamen Fisherus inter certitudinem humanam, & certitudinem Christianam, hanc vocat absolute infallibilem, ex assistentia scilicet Spiritus-Sancti; humanam fatetur esse fallibilem. Ita enim ait pag. 39. Dico secundo quamvis humana Traditio ex natura sua fallibilis esse possit, tamen Christiana & Catholica ita assistit Deus, ut nullus error illi possic irrepere.

Quid tibi jam videtur Sargenti de Fishero? Est ne Certitudinis ac evidentiæ tuæ conclusiva, aut coactive, in Traditione merè humana Inventor? Requiritne illam ad affenfum vel professionem Fidei Catholicæ? Superfluamne dient ad actum credendi piam voluntaris dispositionem, post considerationem Motivorum, utpote quæ per suam evidentiam cogunt intellectum ad assensum Fidei? Adeoque non egent voluntate piè disposità ad Aectendum intellectum hestrantem ob defectum evidentiæ determinantis illum ad affenfum certif-

Pp iii limum. simum. Collocatne totum robut ac firmitatem Pidei Christianæ in tuâ Demonstrativa evidentia Motivorum, Traditionis, ac sensationis humanæ; vel in perfectione aut perspicacià intellectus benè culti, ut tu cum Pelagianis prop. 15. 16. 19. & 21? Confer cum verbis Fisheri hanc prop. tuam 21. ex lib. Reason against Railery pag. 178. Dico preterea, aliud est movere hominem ad inquirendum & inclinandum ut assentiatur ; aliud eundem stabilire in firmissimo assensu talium punctorum ut veritatum certarum absotute: quod ad F.dem requiritur. Vnde affero hunc posteriorem effectum non posse rationabiliter produci sine fundamentis verè evidentibus, & rem absolute concludentibus, ac scibilibus per evidentiam practicam omni hominum generi, vel etiam doctis, per concludentem certam probationem, quam ego Demonstrationem voco. Assero preterea (pace Theologorum illorum), Motiva prudentialia duntaxat, videri impropria in hoc casu, of requiri principia sapientia, non prudentia, ut rationabiliter reddamur certi absolute, veritatis vel falsitatis rei. Confer, inquam, hæc tua verba cum his verbis risheri cit. pag. 35. Quando Fides proponitur per Miracula, oritur conflictus inter apparentem illorum Evidentiam, or apparentem falsitatem ac obscuritatem doctrina Christiana; contra quam obscuritatem nequit homo prevalere, nisi intus adjuvetur lumine Divini Spiritus, illum movendo per piam affectionem ad amplectendam doctrinam qua tam claris testimoniis probatur esse Dei Verbum.

Certè nullum ego vidi scriptorem, principiis ac doctrinæ tuæ magis contrarium, quam Fisherum; Summa & scopus omnium librorum tuorum est,

often-

ostendere Traditionem humanam, ac Motiva credibilitatis Ecclesiæ, tam evidenter concludere revelationem aut veritatem Fidei Catholica, ut post horum sufficientem propositionem & considerationem, nulla requiratur pia voluntatis dispositio ad Fidei assensum, etsi requiratur ad hoc ut quis se applicer ad Motivorum considerationem. cogi intellectum putas ad actum ridei ab evidentiâ in Motivis relucente. At Fisherus conflictum intellectus, non coactionem ponit. Non captivatur intellectus ab evidentia Motivorum, sed illustratur ab interno lumine supernaturali, & inclinatur voluntas ab affectione pià; sine his adjutoriis, etsi anceps diu pugna foret inter evidentiam Motivorum ac Fidei obscuritatem, tandem prevaleret pertinacia nostra contra Fidem, nullusque fieret verus Christianus, nullus actus veræ Fidei, per solam evidentiam Traditionis, aut Motivorum credibilitatis; idque definitum est in Concilio Araul. 2. ac Trid. ut supra vidimus.

His non obstantibus invitum Fisherum ad sententiam tuam trahere decrevisti. Nam illum, tuum esse concludis, ex verbis à te suprà citatis, sola atque unica ratio quâ homines post tempora Apostolorum nati, certò cognoscere possunt, quas illi scripturas, doctrinasque primitiva tradiderint Ecclesia, est Traditio Catholica, ab innumerabili Christianorum Patrum, Pastorumque multitudine capta, atque ad multitudinem Filiorum ac Fidelium item innumerabilem derivata.

Unde hincinfers Sargenti, Fisherum à testare, hoc est, esse Pelagianum, & Manichæum, aut (quod

HISTORIA ET CONFUTATIO (quod est perinde) Blakloistam? Certe ipsemer Fisherus ex his verbis omnino contrarium infert; adeòque mirum non est, ipsius à te suppressam fuisse illationem, mutilatumque discursum. Post illa verba Fisheri pag. 41. immediate sequentur hæc, Ergo Catholicam Traditionem ita tuetur & adjuvat Deus, qui est prima veritas, ut nullus contra salu--tem error per illam tradi queat; & per consequens apparet ex ipsamet notione 1º veritatis, independenter à Scriptura, Catholicam Traditionem esse infallibilem ex speciali Dei assistentia. Quam discrepet à te Fisherus in hac resolutione Fidei Catholica, tibi conscius es, nobisque liquet ex fraude, quâ illius verba ac sententiam occultas, & obtruncas, dum illum à te stare contendis. Tu certitudinem Fidei ac infallibilitatem Ecclesia (cum Blakloo) in evidentiam Traditionis humanæ, ac Motivorum, resolvis, Fisherus in assistentiam Spiritus Sancti, ac 1am veritatem, servantem Ecclesiam Catholicam ab errandi periculo. Tu Fidem, cum Pelagio, naturalem facis; urpotè cujus certitudo (juxta te) innititur solà evidentià naturali Traditionis, ac humanarum sensationum : Fisherus, nobiscum, omnibusque Theologis orthodoxis, fidem facit supernaturalem, ejus certitudinem resolvendo in Divinam veracitatem, seu in Deum ut est prima veritas. Tu cum Manichæis & plerisque Heterodoxis requiris, (saltem in viris acutis), evidentiam in attestante, seu evidentiam impossibilitatis falsitatis Fidei, ad ridei assensum, professionem ac prædicationem; Fisherus cum Suario & Catholicis, contentus cft

15. Prop. Sargen-

est Evidentia morali; quamvis requirat certitudinem plusquam moralem; neque enim tecum imperite confundit evidentiam cum certitudine. Etsi enim (pag. 41.) Fisherus requirat fundamentum infallibile externum certitudinis, Fidem proponens, hoc est, Ecclesiam; tamen nullibi docet aut dicit, debere infallibilitatem hujus fundamenti externi, aut Ecclesia, esse credentibus aut Catholicis evidentem, ut tu doces in tribus Prop. tuis damnatis Parisiis, in octo primis, & passim. Fatetur quidem, ut tu objicis, Divina inspirationis esse, permovere homines ut fundamento vel Proponenti externo infallibili adhereat, nec-non Prophetarum & primorum Christiana Religionis Propalatorum propriam pientiores majofuisse certitudinem absque ullo Motivo infallibili externo. Sed non fatetur infallibilitatem, illius fundamenti aut Proponentis externi, patere debere hominibus evidenter; imò ex illius verbis à te iplo re potest ad graallatis manifestò concluditur, non requiri ab ip- moralis. so, ut evidenter pateat illa infallibilitas, cum dicat Divina inspirationis esse, ut fundamento vel Proponenti externo infallibili adhereant. Nam si fuisset evidens credentibus, Proponentis externi vel Ecclesiæ infallibilitas, certe non egerent illi divina inspiratione ut assentirent, vel Ecclesia adhererent; ut tumet satis coherenter ad tua principia, etsi minus Catholice, concludis in Prop. tua 14.21.22. & passim.

Hucusque, Sargenti, errores tuos, ignorantia, & hæreticorum librorum Blakloi fætus, esse putabam; conqueritur enim Georgius Leyburnus, vir

Suar. Difp.3.de Fide fec. 8.num. is. ait , Quando Fides proponitur hoc posteriori modo (1. per Pradicatores & testimonium Ecclesia ) certum de Fide elt , & experimento cognitum , non effe necessariam evidentiam Divini testimonii : quia constat simplices fideles, imo omnes sic credentes, non habere hanc evidentiam ipfins renelationis , sed solum credibilis atis ejus. Et quamvis fa. rem quandam humanam certitudinem habeant, non transcendit fidem humanam , con ad fummum pervenidum evidentia

Leyburnus in resp. ad lit. Encyclicas D. Ellis, &c. edst. 166. pag. \$7.

de Ecclesia Dei optime meritus, alterque Athanasius, (urpote qui à 30. & amplius annis, innumeris Blakloistarum calumniis & contumeliis ob Fidei propugnationem, agitatus est), te à Domino Ellis, nunc Decano Capituli, ex Collegio Ulyssipponensi in Angliam missum fuisse, ibique Blakloi operà (ob tuam in ipsius novitates propensionem) ad Capituli Secretariatum, promotum, antequam Theologià morali vel Scholasticà imbutus fuisses; At nunc, fateor, coactus sum, coldem errores tuos, pessimis artibus ac genio corrumpendi, vel occultandi sensum, ac mutilandi sententias Authorum Orthodoxorum tribuere. Recordare verborum Augustini, quæ ipse contra Protestantes Falsificatores objicis, initio tui lib. 2. contra Schisma, In mala causa non possunt aliter, at malam causam quis coëgit eos habere? Quis te, Sargenti, coëgit Blakloi hereses transcribere, Fisherumque Jesuitam ( suppresso veri Authoris Blakloi nomine )earundem Authorem promulgare? Pudetne te Blakloum ex quo malam doctrinam hausisti, Magistrum agnoscere? Et non te pudet totam Societatem Jesu, selectissimam Ecclesiæ cohortem, hæreticorum terrorem, aciem sub Duce suo Christo ordinatam, fidei propugnaculum, ac Turrim, ex quâ mille pendent clypei, Adversariorum utique jaculis recipiendis, ac retorquendis instructissimam, (in ejusdem Societatis illustri scriptore Fishero, nec non laudandi hominem pretextu), hæreseôs notà infamare? Si non pudet, jam tandem pæniteat te, Sargenti, erroris & calumniæ tuæ. HERESIS BLAKLOANE. 307
Da gloriam Deo, ne inani adeò popularis auræ
vento circumferaris ut Blakloi potius quam Christi Discipulus, & pius Ecclesiæ filius, haberi velis.

## SECTIO III.

# An Archiepiscopus Dubliniensis probaverit doctrinam Sargentii?

Approbatores immeritò censes. At si id seei, vehementer doleo; retracto. Tu sac similiter. Si te errantem secutus sum, tu me pænitentem sequere. Augustinum, Pelagianorum heresim (quam impugnaverat) approbasse dixerunt Pelagiani. Videamus an tu simili calumnia me asseceris.

Memineris Sargenti, te vel metu Censuræ coactum, vel beneficii spe allectum, Parisiis renuntiasse in scripto manu tuâ exarato, (quod Ego adhuc servo), infra positæ propositioni, tunc inter
nos controversæ: Ita enim ad me scribis in Facto
tuo. Renuntio illi propositioni ut salsæ, ac minimè tenendæ ab ullo bono Catholico, aut homine sanæ mentis.
Hac renuntiatione mihi traditâ, ut in illâ, atque
in verâ Fide te consirmarem, tuæque samæ consulerem, Appendicem ad Tractatum meum contra
heresim & Atheian, edidi, in cujus pag. 5. & 6.
sunt hæc verba. Respondeo, etsi Traditio non demonstret aut evidenter concludat Divinitatem Christi, adeòque non demonstret nec clarè concludat, Fidem, à (hri-

Qq ij flo

sto pradicatam, esse Divinam; tamen argumento ad hominem concluditur contra Protestantes (qui fatentur Divinitatem (hristi) Deum revelasse omnes articulos Ecclesia Catholica Romana, quia concedunt Christum esse Deum. Et in hoc sensu D. Sargentius optime argumentatur contra suos Adversarios, pro conclusiva evidentia (vi Traditionis) revelationis Divina, (supponendo Christum esse Deum ) cujuslibetque articuli Fidei Romana. Quapropter cum hoc modo se explicaverit, laudem potius quam severam Censuram illam, meretur, latam ab Authore Religionis ac Regiminis, contra Sargentii doctrinam, existimando illum cum Manichais stabilire (vel exigere) claram evidentiam pro Motivo & Regula Fidei Christiana. Sargentius enim omnino rejicit ac detestatur hanc propositionem, (utpote deducentem ad haresim of Atheiam) quam nonnulli putarunt illius esse, ac sequi ex illius principiis (Nullus Catholicus, vel saltem nullus homo doctus, vel ingeniosus tenetur assentiri, vel credere Fide Christiana ullum articulum ab Ecclesià Catholica propositum ut à Deo revelatum, nisidemonstretur vel concludatur per claram & evidentem rationem à Deo articulum illum revelatum fuisse.)

Perpende maturius mea verba Sargenti, & comperies, non doctrinam, sed retractationem doctrinæ tuæ à me laudatam fuisse; aut si velis, doctrinam quoque tuam, sed ut à te correctam, per heresis, in propositione illà contentæ, renuntiationem. Mea doctrinæ tuæ approbatio, conditionalis & cauta suit, ut patet ex causalis particulæ (Enim) haud casuali interpositione verbis approbationis adjectæ, Sargentius enim omnino rejicit ac

derestatur

detestatur hanc propositionem, Nullus Carholicus, &c. Fateor me dixisse in Appendice, (idemque nunc repeto), methodum tuam argumentandi ad hominem contra Heterodoxos supponentes Divinitatem Christi, esse conclusivam, si renuntiaveris illi prestate propositioni: est enim omnium Scriptorum Catholicorum methodus, optimusque argumentandi ad hominem modus. At Tu, mortalium infelicissimus, unicus es, qui illi methodo renuntiasti, negando (in tua 2. prop. damnata, & 6. primis, imo ferè in omnibus), quidquam supponi aut concedi debere à Respondente, quod evidens non est, ne se decipiat; ut late probavimus pluribus in locis hujus Tract. presertim 2. part. cap. 4. sect. 4.

Memineris Sargenti, me Parisiis id semper ursisse, nec-non declarasse à te nihil aliud exigere me, quàm ut scripto vulgato diceres, omnes libros tuos intelligendos esse de evidentia credibilitatis, juxta renuntiationem prefatæ propolitionis, vel illius quam ego tradidi D. de Sainte Beuve. Propositio verò à me oblata D. de Sainte Beuve, ut illi Tu subscriberes, (quamque fatebatur Dus de Sainte Beuve esse de side), hec fuit. Non requiritur necessario ad assensum aut professionem Fidei Christiana in ullo Catholico, etiamsi doctissimo & acutissimo Evidentia in attestante; nec talis evidentia de infallibilitate Ecclesia, cui non possit resistere depravata voluntas. Miratus est D. de Sainte Beuve ( cui examen doctrinæ tuæ commissum fuerat ab Archiepiscopo Parisiensi), noluisse te subscribere illi principio Fidei, nec aliud se potuisse à te responsum extorquere, Qq iij

HISTORIA ET CONFUTATIO quam hoc, Profecto Domine, est valde captiosa propositio. Itane verò Sargenti, principium Fidei tibi videtur captiosa propositio? Quid times? A quo suspicaris tibi strui insidias? Verborum laqueo te circumveniri à me putas, dum te intra Fidei terminos constringere vellem? Ideò fortè tibi videtur captiosa propositio Fidei, quia renuis captivare intellectum tuum in obsequium Fidei. At quamvis subscriptio hec omnes tuos libros maxime ridiculos redderet, (omnium enim scopus est, illam propositionem hereticam probare), tamen scriptum, ac subscriptionem à me postulatam ( metu coactus) edidifles, fi N. Patrocinium, & N. vafrities, (in palliando hereles versatissimi), vacillantem animum tuum in heresi non confirmasset. Horum auctoritate, nec-non testimonio Wareni & Godeni elatus, nostra despexisti monita salutis; ad vomitum reversus, in colloquio nostro tecum habito coram Abbate Montagu, responditi Joanni Warnero Theologiæ Professori, te interroganti, non licere illi Fidem Catholicam profiteri, aut docere, si non habebat evidentiam à te requisitam ad ridei assensum, quam se nunquam habuisse fassus est Warnerus. Quid igitur miraris Sargenti, me laudasse & damnasse doctrinam tuam? Laudavi cam, cum Tu candem damnasti, renuntiando heresi quæ illam inficiebat. Damnavi eam, cum Facti & retractationis tux te pænituit, nec libros tuos hereticos damnare voluisti, nec subscribere propositioni à me oblatæ D. de Sainte Beuve. Distingue tempora & conciliabis jura. Jura,

Jura, inquam, quibus mihi licuit & te damnare, & laudare.

Tu Sargenti qui pag. 155. & 156. Fidei Vindicatæ quemlibet scriptorem Catholicum ( etsi sibi semper coherentem) à se ipso dividis, ac distinguis, in Scriptorem Scholasticum, & Christianum credentem; mirâque temeritate dicis, illum ut Scriptorem, contra Ecclesiæ Fidem à te stare, adeòque hereticum, vel hypocritam esse; ut credentem verò, cum Ecclesià, recumque sentire; adeòque ut sic, Catholicum esse; Tu, inquam, qui hoc mirabili commento, irritam reddere conaris auctoritatem, unanimemque consensum omnium Scriptorum Orthodoxorum tuas hereses in scriptis suis impugnantium, non debuisses in malam partem accipere, si ego te tibi contradicentem, à te ipso dividam, distinguamque in Sargentium Catholicum & Sargentium hareticum; dicamque te laude dignum, cum heresim retractas; Censurâ, cum ad illam redis. Indulgentià & Charitate nostrà abuteris. Nunquam fuit inter nos disputatum, an Traditio humana sit medium demonstrativum predicationis Christi, (neque enim spectar ad Fidem illa quæstio); propterea Ego sententiam illam tuam tanquam probabilem admisi, ut te à ride aberrantem, facilius ad partes Catholicas traherem. Mea tecum controversia fuit, estque adhuc, an ad ridei Catholicæ assensum, ac professionem, necessario requiratur evidentia in attestante, vel evidentia infallibilitatis Ecclesiæ? In hac, controversià tibi contradixisti. In libris hæretice loqueris, in Facto

HISTORIA ET CONFUTATIO ad me misso, ac in Vindiciis tuis, Catholice. Laudo igitur Factum & Vindicias; libros ut hæreticos damno; teque in Sargentium Catholicum, & Sargentium hareticum, potiori jure divido, ac distinguo, (utpotè tibi contradicentem), quam Tu Orthodoxum quemlibet Theologum sibi semper constantem, in Scriptorem hareticum, & credentem Catholicum, dividis ac distinguis.. At forte libri nomine tuo editi pleni sunt Erratis. Audiamus igitur verba tua coram Testibus fide dignis prolato, teque ipsum libros tuos oretenus explicantem. Veritas Collationis nostræ constat ex Testimonio authentico RR. PP. Stephani Gough, & Joannis Warneri; illud Londini videre posses; tibique roganti ostendet vir maxime probus ac doctus, D. Gulielmus Fogorty.

Collatio habita cum Domino Sargentio in cubiculo D. Abbatis de Montagu.

Archiepiscopus Dubliniensis.

EMINISTI Sargenti, quam amicè tecum egerim, dum correctionis ac retractationis tuæ spes affulgebat. Collationem instituimus apud Dominum Abbatem de Montagu Protectorem ac Benefactorem tuum. Adfui cum duobus viris doctis ac religiosis, qui nihil omninò noverant de dissertatione tecum habenda; illos enim ut testes, non ut Dispuratores advocaveram, etsi

P. Stephanus Gough Congreg: Orator. P. Ioh: Warnerus Iefuiia. tu postea literis ad me datis conquestus sucris, trescontra unum, armatos contra inermem constixisse. Arma nostra non alia sucre quam libri tui;
in his te melius ac versatum magis esse, quis ambigat? Non armis, sed causa, suimus superiores.
Hanc ego (simulque animi mei candorem) aperui,
dicendo, nihil aliud per illum nos moliri conventum, prater conversionem tuam ad saniorem doctrinam; &, si nostram authoritatem vel amicitiam in dubium vocabas, quemvis Sorbona Doctorem adires, nosque illius judicio de tua doctrina
veritate subscripturos. His dictis librum tuum
aperui, legi in 1º pag. Fidei vindicata, hac duo
Postulata, quibus innititur tota doctrina tua, per
tot libros dispersa.

1<sup>m</sup> Postulatum. Christiani tenentur sirmiter credere, prositeri ac tueri, etiam cum jacturâ vitæ,

quòd Fidei mysteria vera sunt.

2<sup>m</sup> Nemo potest obligari hoc modo tenere, profiteri aut tueri aliquid esse verum, quod non scitverum esse.

Dixit Archiepiscopus Dubliniensis. Agnoscisne Sargenti hunc librum esse tuum, tuamque hanc esse doctrinam?

Sargent. Agnosco.

Dublin. Scisse pertinaciam Manicheismi, omnisque heresis in eo sitam esse, quòd non vesit afsentiri Mysterio revelato, antequàm sciat illud verum aut revelatum esse.

Sargent. Verbum scit in 2° Postulato non sumitur pro Evidente, sed pro quacumque cognitione,

Rr latoque

314 HISTORIA ET CONFUTATIO latoque modo, & in hoc sensu Fides ipsa vocatur

cognitio.

Dublin, Rectè dicis. At contradicis huic explanationi tuæ pag. 5. ejusdem libri, hoc secundum Postulatum explicans; sic enim discurris, ( & lecta fuerunt hec verba), Veritates reperiuntur in Propositionibus; Propositio constat ex duabus notionibus, quas subjectum & Pradicatum nuncupamus, & ex tertià, cujus munus est, illa duo connectere. Unde scire rem esse veram, est, videre, connexionem inter duas præfatas notiones, vel videre quod à tertia verè connectuntur. Duo tantum modi sunt (Præscindendo ab experientia) quibus hoc cerni potest. Nempe, vel videndo immediate, & ex se ipsis duas has notiones esse easdem inter se; vel videndo quod identificentur cum Tertio. Unde sequitur, quod nisi illud tertium non possit distingui à se, illæ duæ notiones quæ cum illo identificantur, non possunt non identificari inter se. Prior vocatur Evidentia in se. Posterior vocatur Evidentia per deductionem. Uttaque innititur immediate hac magna veritate, Idem est idem secum. Quapropter nisi cernatur, quod veritas hujus evidentissimi axiomatis patrocinatur iis, non possunt cognosci veræ: & si cernatur iis patrocinari hoc modo, cognosci necesse est, impossibile omninò esse ut sint falsæ: quandoquidem manifestissime impossibile est ut prima principia falsa sint, seu quod Idem non sit idem secum. Hec, Sargenti, Evidentiam summam exigunt, nec applicari possunt ad Fidem, aut cognitionem lato modo sumpram.

Sargent.

Sargent. Non capis meam doctrinam, nec judicare debes de illà ex verbis hinc inde sparsis. Oportet legere Presationem, ubi declaratur scopus totius operis.

Dublin. Ostende nobis in Præfatione, vel in aliquâ parte librorum tuorum, ubi huic discursui, aut huic 2° Postulato contradicis. Nam si non contradicis, hæresis reus eris; si autem contradicis, nè mirere, si tuam doctrinam non capio; nec Deus ipse capere potest contradictiones.

Joannes Warnerus Jesuita. Non est eur ad Prefationem recurratur pro tuæ doctrinæ intelligentiâ. Optimâ enim Methodo uteris, initio libritui ponis Postulata, unde conclusiones tuas clarè deducis. Si quid obscuri est in 2º Postulato, illud declaras per verba quæ legit Illustrissimus Dublinensis. Illa vero pias offendunt aures.

Sargent. Ego amicabilem Collationem expecta-

bam: nec ad dispurandum paratus veni.

D. Abbas de Montagu. Ita est. Amicè & seeretò agendum. Sed dicas oportet, an ad Fidem requiras illam Evidentiam tibi objectam ab Archiepiscopo Dubliniensi?

Sargent. Plures magni nominis Theologi fatentur, optime confistere cum Fide Evidentiam

in Attestante.

Dublin. At nullus Catholicus illam Evidentiam ut necessariam exigit ad Fidem.

Sargent. Tace, interrumpis & confundis me. Plures, inquam, Theologi Evidentiam in Attestante admittunt. Ego verò puto, non sufficienter

Rrij proponi

proponi veritatem aut revelationem fidei, viris valde acutis, per motiva prudentialia, si non sunt conclusiva veritatis, aut revelationis.

Dublin. Quid intelligis per Conclusiva?

Sargent. Tace. Semper interrumpis. Intelligo per conclusiva, Motiva talia quæ ex natura sua demonstrent, aut evidenter concludant impossibilitatem falsitatis ridei, ita nimirum, ut credens videat se non posse decipi per auctoritatem qua innititur.

Dublin. Ergo talia motiva requiris, quibus sufficienter propositis, impossibile est ut quis Catholicus non sit, aut Hæreticus siat. Nam si motiva concludunt evidenter impossibilitatem falsitatis Fidei, quoties sufficienter proponuntur, nemo potest retrahere aut suspendere assensum Fidei à tantà Evidentià veritatis; nulla enim major est Evidentia veritatis, quam falsitatis impossibilitas. Nemo igitur potest dissentire à veritate sidei, postquam viderit impossibilitatem falsitatis ejusdem, adeoque nemo hæreticus esse potest; antequàm verò cernat illam impossibilitatem falsitatis, non sufficienter illi proponitur fides, (juxta tua principia), ac proinde (juxta tuum 2<sup>m</sup> Postulatum) nulla erit obligatio credendi, aut profitendi Fidem antequam Credens videat impossibilitatem falsitatis Fidei. Unde nullus unquam poterit esse hæreticus, quia ad hæresim & pertinaciam requiritur sufficiens veritatis aut revelationis propositio; sufficiens verò propositio non potest haberi absque Evidentià tuâ impossibilitatis falstratis Fidei; huic verò

verò magis non potest resisti, quam Demonstrationi Mathematicæ. Nam quemadmodum hæc rudibus aut incipientibus videtur incredibilis, tamen postquam explicantur Euclidis Postulata, ac termini, nulla dissicultas apparet, nec intellectus retrahi potest ab assensu demonstrativo: ita in side, licet initio, Mysterium incredibile videatur, tamen postquam Evidentia Motivorum cernitur, non poterit impediri assensus sidei.

Sargent. Tace. Nec postulatum nec principia

mea capis.

Joannes Warnerus. Queso mihi dicas D. Sargenti, Quid sentis de me V. G. qui etsi Theologiæ Prosessor per aliquot annos suerim, tamen
Evidentiam quam tu requiris ad Fidem, me non
habere fateor. Si ergo à Superioribus meis in Angliam mittar, ibique de Fide Catholicâ interrogatus, illam negavero, peccabone mortaliter, aut
saltem venialiter, Fidem negando? Juxta principia tua, ne venialiter quidem peccabo, cum Evidentiam à te necessario requisitam ad Fidei prosessionem & predicationem non habeam.

Sargent. Si non habes Evidentiam à me requi-

sitam, non peccas ridem negando.

Dublin. Potest ergo tutà conscientià sides Ca-

tholica negari?

Sargent. Tace. Non possum tot interrogantibus respondere. Dico ergo. Statim dicam. Cum diutius tacuisset, Dixit Dubliniensis, Responde tandem Sargenti ad quæstionem Patris Warneri.

Sargent. Tace. Non intelligitis meam doctrinam. Rriij P. StcP. Stephanus Gough Cong. Orat. Queso mihi dicas D. Sargenti, peccarunt-nè Judzi qui viderunt miracula Christi, & noluerunt credere? Neque enim habuerunt Evidentiam tuam conclusivame Divinitatis Christi, aut supernaturalitatis Miraculorum: nam multi dicebant, in virtute Beelzebub ejicit Demonia. Peccaruntnè, inquam, Judzi illi increduli?

Sargent. Si mon habuerunt Evidentiam conclufivam non peccarunt, nisi fortè dicatur, illos in eo peccasse quòd ad miracula non satis attenderint.

Gough. De attentione non dubitamus. Miraculorum enim novitas illos attentos fecit. Quero igitur, an illi Judæi attenti ad miracula, peccaverint non credendo Christum esse Deum. Nunquam asserere voluit aperte Sargentius illos peccasse. Et tamen Christus dixit illos peccasse; si opera non fecissem, peccatum non haberent, coc.

Sargent. Dico illos solos Judæos peccasse qui habuerunt claram Evidentiam quòd miracula Christi, vera ac supernaturalia miracula fuerunt.

Dublin. Falleris Sargenti; Judæi increduli peccarunt, quia dixerunt ac senserunt, Christum Dominum in virtute Beelzebub ejecisse Dæmonia: peccarunt ergo quia non crediderunt miracula Christi patrata suisse virtute Divina, sed potius Diabolica. Si autem habuissent claram aut conclusivam Evidentiam de miraculorum Christi veritate, aut supernaturalitate, non potuissent peccare hæresi interna, aut increduli in corde esse:

nunc exculationem non habent de peccato. & 24-nunc autem & viderunt.

MERESIS BLAKLOANE. 319 nec vocarent in dubium, miraculorum veritatem aut Christi Divinitatem.

Sargent. Tace. Nolo tibi respondere. Dico tamen, non posse convinci Protestantes nostros, (qui sunt viri acutissimi), absque Evidentia ridei, quam ego ut necessariam exigo. Et si tu in Anglia fuisses, Pater Warnere, mecum sentires.

Warnerus. Ego Missionarius in Anglia fui, nec

unquam illa Methodo usus sum, nec utar.

Gough. Quomodo conversi sunt ad Fidem Christianam & Catholicam tot viri insignes, per tot retrò sæcula, sine hac tuâ Evidentià? Nam illius originem à Fishero recenti Authore deducis. Ego verò existimo te mentem Fisheri non satis penetrasse.

Sargent. Ego certè non capio quomodo convinci quis possit erroris, absque clarâ Evidentia veritatis contrariæ: nec video quomodo agendum sit cum hæretico acuto ac pertinaci, aliàs quàm

per evidentiam quæ negari non potest.

Gough. Deus non indiget mendacio, aur falsa vel fallaci evidentià ad hæreticos convincendos, aut convertendos:

Sargent. Quid ergo faciendum cum hujusmodi hominibus, qui nolunt converti sine Evidentià conclusivà impossibilitatis falsitatis ridei

Gough. Quid ? Lege quid Paulus dixerit Tito. Hareticum hominem post unam es secundam correptionem devita. Si nostrates non volunt converti mediis à Deo præscriptis, & hactenus ab Ecclesia usitatis, dicamus cum Propheta, Perditio tua ex te Israël.

320 HISTORIA ET CONFUTATIO Ilraël. Nec Deus nec Ecclesia indiget mendacio, seu nova & falsa Evidentia.

Dublin, Dicam tibi Sargenti. Satis manifestè convincuntur acutissimi & pertinacissimi hæretici per Demonstrationem, seu conclusivam Evidentiam peccati sui. Peccatum vero & pertinacia hæreticorum demonstratur per hoc quod temere & imprudenter agant, cum Evidentiæ credibilitatis resistunt. At testimonium Ecclesiæ tot signis, talique Traditione confirmatum, doctrinam Catholicam reddit evidenter credibilem. Tu confundis Evidentiam obligationis credendi, (quæ omnibus manifesta est, aliàs nemo peccaret non credendo), cum Evidentia veritatis aut revelationis rei creditæ, quæ nobis viatoribus per ænigma intuentibus, obscurissima est. Satius foret Sargenti. huic Evidentiæ credibilitatis ab omnibus Catholicis scriptoribus approbatæ, insistere, quam per imaginariam tuam evidentiam demonstrativam, nemini probatam, à communi Ecclesiæ sensu dividi. Exigenda est pro side Evidentia qua negari non debet, non que negari non potest. Percipe tandem Sargenti errorem tuum, Non disputatur tecum, an Evidentia in aitestante stare possit cum Fide; sed an fides stare possit sine Evidentia in Attestante. Non queritur an Motiva credibilitatis à parte rei habeant necessariam connexionem cum veritate actus Fidei, id enim fatemur; sed solum an necesse sit, ut credens clare videat illam necessariam connexionem. Hoc postremum tu & Blaklous cum Manichæis asseritis; & confunditis necessi-

tatem

tatem credendi connexionem necessariam, cum necessitate videndi eandem.

Sargent Imò tu confundis & perturbas omnia. Meam doctrinam, meosque libros approbarunt Superiores mei, uti patet ex hoc scripto authentico Decani Capituli Anglicani, & Doctoris Godeni. Legit P. Warnerus scriptum & agnovit sub-

scriptiones, ac sigillum.

Dublin. Non putabam viros doctos, & in Lusitania educatos, potuisse, vel saltem voluisse,
hujusmodi doctrinam & libros approbare; contra
illos etiam querimoniam instituemus, scribamque
ad R. P. Christophorum à Rosario, Serenissimæ
Reginæ Angliæ Confessarium, ac S. Inquisitionis
Consultorem, illique totam rem explicabo; indubiè pro munere ac zelo suo, ita cum tuis Superioribus aget, ut illos approbationis suæ pæniteat,
teque ad retractandum disponat.

Warnerus. Redeo ad interrogationem meam D. Sargenti. Existimasnè peccare omnes illos qui prositentur Fidem Catholicam absque Evidentia illà impossibilitatis fassitatis Fidei? Quid sentis de Rusticis as simplicioribus? Penetrantnè vim motivorum, vel potius inestnè tanta vis motivis credibilitatis, ut demonstrent impossibilitatem fassita-

tis Fidei?

Sargent. Respondeo. Expecta. Dicam. Audi. Vide. Profectò dicam. Ego reverà non puto sufficere motiva duntaxàt Prudentialia.

Dublin. Responde ad interrogata. Putasnè, saltem mé, vel Abbatem de Montagu, vel Archi-Ss episcopum

HISTORIA ET CONFUTATIO episcopum Parisiensem, peccare, quando profitemur vel prædicamus Fidem Catholicam? si affirmas, contradicis Ecclesiæ; si negas, contradicis tipropesitio dam- bi ; nam rotunde asseris, non posse Ductores ac Doctores Ecclesia, salvo honore ac turà Conscientià, profiteri, aut persuadere aliis Fidem Catholicam absque Evidentia impossibilitatis falsitatis ejusdem. Ego verò fateor, me non habere tantam Evidentiam, nec puto ullum alium Episcopum illam habere, quam tu ut maxime necessariam requiris, pro Fide in viris doctis & acutis, nec non in Ductoribus Ecclesia. Non dices meam me latere Evidentiam. Non facile absconditur nostra Evidentia nobis, volentibus illam videre; quinimò vel invitis nobis se prodit Evidentia; sed dic seriò, putasnè nos ignorare Evidentiam quam in mente habemus, aut à te melius dignosci arcana cordis nostri, quam à nobilmetipsis?

Sargent. Non intelligis Doctrinam meam. Ego

dico. Expecta. Deus bone!

Abbas Montagu. Die randem Sargenti, peccantnè illi qui profitentur fidem absque illa Evidentia tua?

Sargent. Dicam Domine, tenentur Docti illam habere.

Warnerus. Peccant ergo Docti qui illam non

habent, si fidem profitentur.

Sargent. Peccant. Expecta. Volo dicere : sed tu die mihi; quomodo certissimè credent, si non vident veritatem, aut impossibilitatem falsitaris Fidei ?

P. Stc-

P. Stephanus Gough Congreg. Oratorii. Quomodo? Intus operante Spiritu Sancto; Divina gratia opitulante. Subrisit Sargentius, dixitque, Spiritus Sanctus præparat cor ad credendum, dum inclinat nos ad considerandam vim motivorum.

P. Gough. Quid? Dum etiam voluntati piam affectionem inspirat ad flectendum intellectum ut actum Fidei eliciat. Subrisit iterum: Sargentius, ac dixit. Bone Pater, scias oporter, nullatenus requiri piam dispositionem voluntatis ad flectendum intellectum aut supplendum defectum Evidentiæ in motivis, sed tantum ad hec consideranda.

P. Gough exclamavit. O impietatem!

Warnerus submissa voce repetiit ô impietatem!

Abbas Montagu hisce commotus, in Sargentium insiliit, & conquassans hominem, dixit, quid?

Negasne gratiam Spiritûs Sancti?

Sargent. Non nego Domine; imo dico esse necessariam ad motiva consideranda, iis verò consideratis, superfluam esse piam voluntatis dispositionem ad supplendum desectum rationis, aut Evidentiæ in motivis; quæ cum sufficienter proposita fuerint, conclusiva sunt, cogunt que ad Fidei assensum.

Repetiit P. Gough. O impietatem! Warnerus iterum submissa voce repetiit, ô impietatem!

Dublin. Audis Sargenti, quid dicunt illi viri

docti ac Religiosi?

Sargent, Quid dicunt? Dublin. Impiam esse doctrinam tuam.

Sf ij Sargent.

324 HISTORIA ET CONFUTATIO

Sargent. Non est verum, tu solus, & hæretici, id dicitis.

Dublin. Reverende P. Gough. Nonne dixisti impiam esse doctrinam Sargentii?

Gough. Dixi & dico.

Reverende P. Warnere, nonnè dixisti impiam esse Sargentii doctrinam? Tacuit paulisper, sortè ne Abbatem de Montagu Sargentii amicum offenderet. Institi tandem ac dixi, agi de veritate Fidei Catholicæ, agi de salute animarum, ipsiusque Sargentii, agi de Dei glorià; ideoque omissis ceremoniis, ac respectibus humanis, candidè dicendum esse quod res erat. Tunc dixit Warnerus, impiam reverà esse illam Sargentii doctrinam, ipsiumque piè adhortatus est ad errorum suorum retractationem.

Montagu. D. Sargentius explanabit doctrinam & libros suos; interim pacifice vivamus.

Dublin. Nihil aliud optamus. Sed quam explanationem dabit Evidentiæ ad fidem requisitæ? Nam hoc errere correcto, apparebit sacilè necessitas gratiæ, ac piæ dispositionis voluntatis ad slectendum intellectum, non solum ut consideret Motiva, verum etiam ut Fidei actum eliciat; nam de fide est, ac definitum contra Pelagianos, ad quemlibet fidei actum necessariam esse Divinam gratiam specialem; nec sussicit generalis ad considerandum Motiva. Dicat ergo Sargentius cum omnibus Theologis Orthodoxis, se ad fidem non requirere Evidentiam Morali majorem, aut aliam non exigere quam evidentiam credibilitatis.

Sargent.

Sargent. Hoc non dicam. Dublin. Quid ergo dices?

Sargent. Dicam te immeritò me persecutum

Dublin. Audi Sargenti. Ego magni facio ingenium tuum. Et tamen ipse vides, te nihil posse respondere ad objectiones nostras; & à Principiis tuis in heresim te precipitari. Cum igitur me suspectum habeas, elige ex omnibus Sorbonae Doctoribus, quem tibi maxime amicum putas, interpretare ipsemet Propositiones tuas, Ego subscribam ac submittam judicio illius Doctoris Sorbonae.

Warnerus. Æquissima postulatio est, optimumque pacis medium.

Sargent. Doctores Sorbonæ non nôrunt con-

troversias nostras.

Warnerus. At nôrunt quænam doctrina est sana & Catholica.

Sargent. Egomet dabo explanationem.

Abbas Montagu. Optime. D. Sargentius omnibus satisfaciet.

Dublin. Audiamus ergo. Tunc absurdas aliquot proposuit explanationes, quæ videbantur potius confirmare quam damnare, quod in libris suis erroneum erat. Has non rejiciebat Abbas de Montagu, cui subiratus Dubliniensis dixit, certè Alcoranum æquè benè poterit Sargentius explicate, applicareque doctrinæ Christianæ, ac Fidei Divinæ has accommodare explanationes. Erisnè tu D. Abbas his contentus?

Sí iij Abbas

Abbas Montagu. Ego inon sum Mahome-

Dublin. Non dico te Mahomeranum esse, at dico, æquè benè conciliari posse Alcoranum cum Christiana Fide, ac Sargentii explanationem cum doctrina Catholica. Aliam igitur magis ingenuam & Orthodoxam reperire oportet. Eò tandem ventum est, ut scripto in lucem edito, declararet Sargentius, se libros composuisse suos, de Fide humana, non divina. Hac explanatione me contentum fuisse seriò dixi, etsi non potuerim non ridere hominis infaniam ac inscitiam, qui tot volumina de nostra obligatione credendi Fide humanâ, (quæ ad salutem minimè conducit), Mysteria Divina; sed quò absurdior futura erat Explanatio, eô utilior animabus, àBlakloo, ac Sargentio seductis. Hominis igitur laudavi humilitatema ac institutum; rogavique (secretò) Abbatem de Montagu, vellet illum in proposito ac promisso. confirmare, impressionemque accelerarer explanationis. In hoc mecum conspirarunt Stephanus Gough, & Foannes Warnerus. Sed absurditas explanationis animum Sargentii mutavit; Nam post paucos dies ad illius aures pervenerat, Doctorem Gageum de Explanatione facete locutum fuisse, nec non illi applicasse imperiti Pictoris fabulam, qui loco leonis canem in tabellà depingens, inopinatum errorem hac subscriptione correxit, hac est pictura leonis; Porrò verissima (etsi ridicula) foret explanatio vel postscriptio Sargentii, asserentis se in libris suis, non de Fide Divina, sed de humanâ

humanâ scripsisse. Vetê humana duntaxat est Fides, (si ullo modo rides) quam in libris suis describit; Nihil enim Divini, aut supernaturalis, ad illam exigit; nihil præter Evidentiam tantam, quæ nec ad Fidem humanam nec Divinam requiri potest. Quas aliàs suæ doctrinæ sinxit explanatio-

nes, alibi patebit.

Habes Lector Christiane, Thoma Albii, (seu Blakloi) ac Joannis Sargentii errores, summa side à me relatos, nec minori eruditione ab Illustrissimo Archiepiscopo Dubliniensi consutatos. Nuslo certè animi livore, nulla scripturiendi prurigine, nulla vindicta appetentia, hunc librum edere impellimur; communis animarum salus, nec non nostri boni nominis cura, Opus (ni fallor) Ecclessa Dei perutile, à nobis extorsit. Si quis injuriam sibi per illud sactam esse ostenderit, inconsiderantiam nostram libenter agnoscemus, veniamque humiliter precabimur, Dubliniensem Antistituem imitati, qui Tractatum suum contra Blakloi & Sargentii errores hisce verbis concludit.

Non est, Sargenti, cur errantem te, ac tibi ipsi contradicentem diutius persequar. Evasiones ac essugia tua (vindicias nuncupas) ex Fide Catholica, rationibus claris, librisque tuis consutavi. Dixisti tres Propositiones damnatas Parisiis, non esse tuas, sed mala Fide à me traductas. Cum hujus rei te ipsum Judicem constituissem, judicium declinasti reus. Postea fateri coactus suisti Propositiones tuas esse, & grammatice veram esse traductionem meam, sed à me sensum malum illis

affixum

affixum fuisse obtendebas. Cum autem ego respondissem, nullam à me illis præter suum grammaticalem sensum datum fuisse, teque rogavissem, ut meliorem dares, nunquam id à te obtinere potui, nec audes Orthodoxis Anglis mecumi sentientibus, interpretationem ullam tuarum Propositionum ostendere; cum tamen publica sententia Sorbonistarum, & Illustrissimi Archiepiscopi Parisiensis declaratum sit, adeò hæreticas esse Propositiones, ut in nullo sensu Catholico explicari queant. Cum verò Tu, (ut hanc Censuram declinares) obtendisses, mutatas ac mutilatas fuisse in traductione Propositiones tuas, idque patere in libris ex antecedentibus & consequentibus, mendacium ac evasionem tuam, (quæ hereticis omnibus communis est, confutavit illustre quindecim doctorum virorum ( post diligens librorum tuorum examen ) Testimonium, dicentium, Propositiones traductas, in libris tuis reperiri, nec mutatas in sensu, nec mutilatas in verbis, per traductionem fuisse; idque patere ex antecedentibus & consequentibus.

Nullo planè artificio hanc labem Sargenti dilues, donec errores tuos retractes. Noli, cum Pelagio, Episcoporum ac virorum doctorum testimonia de utilitate Methodi ac doctrinæ tuæostentare. Audi Augustinum de Pelagio disserentem; quorumlibet de suis laudibus literas legerit, qualibet purgationis suæ gesta protulerit, nisi ea quæ contra Dei gratiam quâ vocamur er justissicamur, posuisse in libris suis, idoneorum Testium Fide probatur, confessus anathema.

tizaverit,

tizaverit; ac deinde contra hac ipsa scripserit, & di putaverit, nequaquam his, quibus plenius notus est, vide-

bitur effe correctus.

Vides Sargenti, quam inani conatu, quam insano labore, quam infami exitu, quanto salutis animarum derrimento, hucusque nobis, imò Ecclesiæ restitisti. Doctrina tua damnata est: Explanatio tua ridicula est : Impostura, quâ homines Gallos imo Romanos, Anglicani idiomatis ignaros, in partes tuas trahere contendis, detecta est. Censura, cujus vim ac verba erroribus tuis favere obtendisti, contra te firmis Fidei innixa principiis, immota stat. Reliquum est, ut ad nos & teipsum redeas. Homo es, humani nihilà te alienum putes: Humanum est errare, hominem te fatere, ac salvus eris. Hactenus te ut errantem, aliosque in errores trahentem persecutus sum: Si acerbins quam decuit, tecum egerim, quæso ignoscas humiliter veniam petenti. Memineris tamen, Episcopum me esse, te Presbyterum, non tam Fratrem nostrum, (ut tu ad me scribere soles), quam Filium. Memineris, inquam, me à Progenitoribus meis, vel à prima Anglo axonum conversione, cum Talbotorum languine Romanam fidem hausisse; & cam sic semper perstitisse incorruptam, in longa licet Avorum serie, ut nullus à veia fide devius extiterit.

Te verò in conversione Neophytum, in doctrina Novatorem esse. Me ante annos 20. Theologiæ Professorem, te vix Auditorem. Me Augustini & Aquinatis Discipulum, ac Lectorem; Te Albii (seu Blakloi) simiam, & Transcriptorem. Paternas igitur (pro jure nostro) nobis licet dare tibi animadversiones, quibus tu observantia filiali submittere debes, presertim in rebus Fidei. Mores tuos non reprehendi, etsi verear ne moralia principia quæ sponte sua consequuntur & sluunt ex doctrina tua, plurimorum mores corruptura sint, ne dicam corruperint. Redi igitur ad nos, Sargenti, Blakloo tuo dic æternum vale. Unus est, vanus est, illusus est, maximèque obscurus, ubi summam obtendit Evidentiam. Ex quadratura circuli demonstratione sua, (vel ipso rogante), feras sententiam de doctrinæ suæ veritate, aut vanitate. De nostra, ex Patrum, Conciliorum, totiusque Ecclesia unanimi consensu.

Ad te tandem Beatissime Pater, Petri successor, Controversiarum Fidei Judex, nostra se convertit Oratio: nomine nostro ac Gregis nobis commissi, imò nomine Episcoporum omnium Fratrum nostrorum, à te postulamus decisionem doctrinæ quæ tenet, non posse Ductores & Rectores Ecclesia, (hoc est, Episcopos,) tuta conscientia, vel salvo honore, profiteri, aut pradicare aliis Fidem Christianam, nisi habeant Evidentiam claram veritatis, aut impossibilitatis falsitatis Fidei; aut illis non constet per evidentem rationem de infallibilitate Ecclesiæ Fidem proponentis. Item, non requiri ad ipsum assensum Fidei, (post considerationem Motivorum credibilitatis), gratiam internam, vel piam dispositionem voluntatis, ut moveatur vel flectatur intellectus ad credendum sicut oportet.

Reviviscentem in his duobus principiis Manicheismum, cheismum, ac Pelagianismum, vides, Beatissime Pater, imo adeo excrescentem, ut duo Capita Capituli Anglicani nec non duo Hiberniæ Presules, his erroribus patrocinentur, dum Sargentii doctrinam ac libros, ritu solenni approbant; hæresisque damnationem in longum protrahere conantur; obtendentes scilicet, nullum in Sargentii libris errorem contineri; Anglosque doctissimos, ac suæ linguæ peritissimos, aut non potuisse judi-

care de traductione Latina ex Anglico idiomate; aut voluisse insigni ac patente mendacio innoxium Sargentium infamem reddere, seque ipsos

iniquissimos declarare Impostores.

At Tu Beatissime Parer, cui cura totius Dominici Gregis commissa est, qui in rebus Fidei ac munere tuo fungendo, non respicis personas hominum, nec politicis, sed Divinis rationibus moveris, Apostolico decreto, fucatæ heresis, mirâ impudentia propugnatæ, principiis obsta. Doctrinam hereticam esse fatentur omnes. Nos Impostores esse, dicere jam non audent; libros enim proferimus, paginas & verba notamus; Illustre Testimonium (quo magis authenticum haberi nequit ) ad facram Congregationem misimus, quindecim suffragiis virorum magna pietate ac doctrina infignium confirmatum, afferentiumque, Propositiones damnatas, in libris Sargentii esfe, nec mutilas, nec mutatas fuisse in Traductione; idque patere ex antecedentibus, & consequentibus. Neque hoc verum esse negare possunt Fautores Sargentii; sed nonnullas ostentant hinc inde sparfas senten-Ttii tiolas,

riolas, in quibus sibi contradicere videtur incautus, vel à Censuræ metu coactus Author; cujus
mentem per verba contradicentia (sed heresis minimè retractantia) explanandam esse contendunt
ipso minus cauti Fautores. Neque enimulli erroni
suo contradicit Sargentius; quin potius ex verborum suorum ambiguitate, & ex scopo discursus,
manifestum est, quotiès aliquid errori suo minus
coherens dicere videtur, ad id coactum suisse ab
Adversarii argumentis; non ad corrigendam doctrinæ suæ pravitatem, sed ad prævertendam Censuræ severitatem; aliàs homo satis acutus, nec in errando tam constans, nec in stabiliendo dogmata
Fidei contraria, tam industrius fuisset.

Quæ cum ita fint, Pater Beatissime, agaturque de Fidei ac morum integritate, hujusque virus heresis supra quam credi possit, jam latius diffundatur, festinatione opus est, nam periculum in morâ. Cerre nihil Ecclesiæ urilius, nihil sanctitati tuæ gloriosum magis, nihil Regibus as Principibus Beatitudo tua fecerit gratius, quam eam heresim Supprimere, quâ Ecclesia spoliatur Authoritate, Fides pietate ac merito, Pontifices Romani primatu, ac spirituali jurisdictione, Principes ac Reges jure ad regnandum : ca enim omnia impugnantur per Sargentii ac Blakloi Evidentiam. Hæc pro Fide ac Grege nostro solliciti, vobis proponenda duximus quæ simul cum ipså controversià, cujus decisionem supplices postulamus, censuræ vestræ, uri par est, subjicimus æternam Sanctitati vestræ felicitatem apprecaturi.

FINIS.

# APPENDIX

Um integro anno post hujus libri editio-nem mihi constiterit ex Monitorio ac literis infrà citatis, D. Sargentium in quodam scripto ad S. Congregationem Eminentissimorum Cardinalium Fidei Quæsitorum misso, declarare, se detestari tanguam hæreticam doctrinam illam quæ requirit ad Fidem, vel Regulam Fidei, evidentiam, per quam crediturus infallibiliter certus sit, se falli non posse, Fid. rind. pag. adeòque consequens oft, ut eriam dicat, se detes- 165. 6 166. tari tanquam hæreticam doctrinam, (quæ ipsi quoque imputata fuerat), asserentem, Fidem ru- 1bid. pag. 115. diorum Fidelium ( quâ falvari possunt ) non esse veram fidem Catholicam, aut ejusdem rationis cum Fide doctiorum, (ob defectum scilicet evidentiæ); item ad veræ ridei assensum, non requiri piam dispositionem voluntatis sectentis intellectum ad credendum, cum Moriva credibilitatis, sufficienter proposita, cogant ad assensum Fidei. Cum inquam, hæc ait detestari se ut heretiica, spondeatque in opusculo (brevi) edendo, id se tam Gracis quam Barbaris, quibus debitor est, declaraturum; Ego M. Lominus, (qui unus ex iis 15. barbaris & insipientibus subscriptoribus sum, quibus debitorem se fatetur Sargentius), & meo, & aliorum 15. subscriptorum nomine, declaro, quam primum D. Sargentius Monitorio S. Congregationis paruerit steteritque promissis, nos nihil prorsus dicturos aut scripturos contra doctrinam sic explicatam; quin potius, si quæ minus favens de D. Sargentio (sic explicante doctrinam Trij luam

#### APPENDIX.

suam) dictis aut scriptis nostris concepta suerit opinio, nos operam daturos, ut ea penitus eradicetur.

Litera Ills<sup>mi</sup> D. Nuntii Apostolici Parisiis ad Archiepiscopum Dubliniensem.

Illsme & Reyme Domine.

U Æ tandem in examine Doctrinæ Sargeantianæ à S. Congregatione S. Officii decretafuêre, & quæ Em<sup>mi</sup> & R<sup>mi</sup> DD. Cardinales in universa Republica Christiana contra hereticam pravitatem Generales Inquisitores ab Ills<sup>ma</sup> D. V. expetunt sieri, voluntque, literæ declarant adjunctæ.

Gratulor ipse D. V. Illsmæ nullum enim excidit verbum ex Censurâ suâ; Cum D. Sargeantius de mandato ejusdem S. Congregationis sucrit per me Monitus, ut quas obscuras in editis à se libris propositiones asseruit circa evidentiam Fidei, vel Regulæ Fidei, in alio quem edere promisit, dilucide clarius que declaret juxta formulam in monitione illi traditam, cujus summa est, quod non loquitur de requisitis intrinsecis ad credendum, sed de extrinsecis precedentibus actum creden di, & disponentibus hæreticos ad credendum.

Consopitæ igitur differentiæ ne ultra reviviscant, quâ pollet prudentiâ Ills<sup>ma</sup> D. V. quâ fulget virtute, earum preclarum dabit documentum, si D. Sargeantio parcet, eundemque ad pristinam amicitiam, & benevolentiam suam reconciliatis animis restituet. Hoc potissimum volunt Em<sup>m</sup> Patres. Hoc seriò mihi mandant curandum. De hoc denique D. V. Ills<sup>am</sup> supplex rogo, brevique dis-

cessuro,

### APPENDIX.

cessure, repetenti Romam, hoc ultimum benignitatis, cujus hic plurima exhibuit, dignetur prebere testimonium, & mesubscribo.

D. V. Illsma ac Revma.

Parisiis 26. Julii 1676.

Obsequentissimum servum Franum Mam Montanum.

Monita ad D. Joan. Sargentium dirigenda pro declaratione sua doctrina circa evidentiam Fidei, vel regula Fidei.

Uoniam in libello Methodi Fidei, & in aliis à Sargentio editis, visum est quibusdam eum docuisse, quòd ad credendum objecta Fidei requiratur evidentia connexionis Predicati cum subjecto, nec non evidentia regulæ Fidei, per quam crediturus infallibiliter certus sit, se falli non posse. Et licet in suis Vindiciis fateatur se nunquam hæc docuisse, & detestatur ejusmodi dicta tanquam hæretica & Paulo contradicentia, qui Heb. 11. do- s. Congregatio recet fidem esse argumentum rerum non apparentium; peiir ipsamet ver-& insuper declaret se loqui de regula externa Fi- Vindiciis. dei, seu de traditione Ecclesiæ, qua Protestantes possunt ad Catholicam Religionem trahi, cum dicant se accepturos Catholicorum dogmata, si ostendatur evidenter quod sint illa quæ Christus & Apostoli tradiderunt, ideò docuit hanc regulam, traditionem nempe, debere effe evidentem ad cos convincendos. Quia tamen hec aliquantulum obscurè concepta sunt in suis libris ob aquivocationem utriusque evidentiæ, propterea D. Sargentius memor dictorum Apostoli Rom, I. Gracis & Barbaris,

baris, sapientibus & insipientibus debitor sum, in opusculo quod spondet se brevi in lucem editurum, tenetur prestatas propositiones, obscure in suis libris hucusque dictas, clare & perspicue, & ad omnium captum accommodate declarare; nimirum quòd

aut demonstrabilia per naturales rationes, ut credantur, cum sint obscura, inevidentia & inde-

monstrabilia.

2° Quod ad credendum hujusmodi objecta revelata, quæ per manus tradita, vel in sacra scripturà vel in traditionibus reperiuntur in Catholica Ecclessa, non est necesse cognoscere evidenter connexionem Prędicati cum subjecto, sed sufficit si ab Ecclessa Catholica proponantur.

3° Quod ad credendum Objecta Fidei non est necesse ut credens cognoscat evidenter suum as-

sensum esse supernaturalem & infallibilem.

4° Si D. Sargentius existimet unum ex potioribus medits convincendi Hæreticos, Protestantes, & trahendi eos ad Catholicam Fidem, esse traditionem dogmatum quæ perpetuò suit in Catholicâ Ecclesià; ideòque eos teneri ad ea recipienda, clariùs debet id explicare & dicere, quòd non loquatur de requisitis intrinsecis ad credendum, sed de extrinsecis, præcedentibus actum credendi, & disponentibus Hæreticos ad credendum.

11 JU 62 ERRATA.

Agina 9. linea 9. obtututuctur, lege obtutu tuetur. P.20. l. 4. Societaris.

1. lege Societaris: P. 22. ad marginem. Leyburni lege Leyburnus: P. 36. l.

24. establib. lege establish. P. 49. l. 3. , lege ). P. 49. l. 12. acamque dele.

25. lege and. P. 93. l. 18. w.ch. lege which. P. 137. l. 29. apponunt. lege opponunt. P. 142. l. 13. churth. lege church. P. 137. l. 29. apponunt. lege opponunt. P. 142. l. 13. churth. lege church. P. 158. l. ult. chistiani. lege christians. P. 179. l. 17. przettim. lege przefetim. P. 203. ad marg. intia. lege infra. P. 160. l. 126. polt adversarium adde adprebandim eas. P. 279. l. 22. cometo. leg. come to.

1. 161. l. 162. omne. lege omnis. P. 204. l. 12. hoc. lege hæc.

